
Revista de
la Sociedad
Psicoanalítica
de Caracas

Año XXVI
2021
2

Tiempos de 
Autoritarismo 
¿Qué podemos 
decir desde el 
psicoanálisis?
Sumisión, resentimiento, 
duelo y perdón



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Publicada por el
Fondo Editorial Sociedad Psicoanalítica de Caracas

Sociedad Componente de la Asociación Psicoanalítica Internacional 
(International Psychoanalytical Association, I.P.A.) y de la Federación 

Psicoanalítica de América Latina



Revista de psicoanálisis
Fundador
Rómulo Lander

Comité Editorial
Claudia Álvarez de Lugo

Colaboración para este número
María del Carmen Míguez

© Fondo Editorial de la Sociedad Psicoanalítica de Caracas
Edifi cio Torre California. Piso 1. Of. 1-L y 1-K. Av. San Francisco 
con calle Santa Rosa. Colinas de La California. Caracas 1071, Venezuela
Tel: (58)212-257 5713
e-mail: publicacionesSPC@gmail.com

Afi che de la portada: Máximo Ferro
Diseño de tapa y diagramación: Yuruani Güerere S.
Corrección: Estela Aganchul

Caracas, septiembre 2021
Edición digital

Derechos reservados. Prohibida la reproducción sin autorización

Las ideas expresadas en los trabajos contenidos en esta revista no comprometen la opinión ni el 
criterio de la Sociedad Psicoanalítica de Caracas ni del Fondo Editorial.

Esta revista es una publicación sin fi nes de lucro de la Sociedad Psicoanalítica de Caracas con el 
copatrocinio de personas naturales o jurídicas.



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

ÍNDICE
Presentación 9

Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo
Jonathan Sklar 11

Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes: 
Implicaciones para un nuevo comienzo”

Luisa Elena Álvarez 29

Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo”

Margareta Hargitay 36

Enfermedad populista
Carlos Rasquin 44

Comentarios a la conferencia “Enfermedad populista”
Daniel S. Benveniste 54

El perdón y sus límites: a propósito de un caso clínico
Alberto C. Cabral 59

La repetida introyección del mal: un comentario sobre las anotaciones 
psicoanalíticas de Julia Kristeva y Orna Ophir sobre el perdón

Daniel R. Esparza 67

El resentimiento: ¿un nuevo malestar en la cultura?
María Sol Pérez Schael 76

Cuando el rencor es capital y no défi cit
Adrián Liberman 82



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Presentación

En este número de la revista publicamos los trabajos presentados en 
las XXV Jornadas anuales: Tiempos de autoritarismo, realizadas por la So-
ciedad en abril de 2020. Siendo el autoritarismo la imposición de una 
idea, un pensamiento, una ideologí a, comportamientos, por parte de una 
persona o un grupo sobre otros a través de la fuerza sin considerar la indi-
vidualidad, por lo que se establece una dinámica en la que los más débiles 
se someten o rebelan frente a quienes se imponen. Como en el caso de los 
regí menes totalitarios, dictaduras y en relaciones que siguen estas diná-
micas por desigualdades, exceso de poder y distorsión de la función de la 
autoridad.

En los trabajos, los autores analizan los procesos psicológicos y diná-
micas que intervienen en situaciones donde está presente el autoritarismo o 
abuso de poder; se ahonda el trauma individual y social que estas generan. 
Incluyen: la estructuración individual de lí deres autoritarios, de las vícti-
mas, elementos presentes dentro de estos contextos individuales y sociales, 
la importancia de la democracia como sistema que defi ende los derechos 
ciudadanos, el populismo como una forma de autoritarismo, el resenti-
miento y rencor tanto individual como colectivo, disertaciones de si hay 
cura para ello, la función del perdón en estas dinámicas y el duelo como 
proceso fundamental para tramitar la recuperación y el cambio. Enton-
ces, leerán un primer trabajo de Jonathan Sklar; dos artí culos comentando 
su escrito por Luisa Elena Álvarez y Margareta Hargitay respectivamente. 
Luego, el trabajo de Carlos Rasquin y el comentario a este de Daniel Ben-
veniste. Al fi nal, un grupo de trabajos que en las jornadas formaron parte 
de una ronda en la que se discutió sobre el rensentimiento y el perdón por, 
Alberto Cabral, Daniel Esparza, Marí a Sol Pere Schael y Adrián Liberman. 



10 Presentación

A todos un agradecimiento por la participación en las conferencias y 
compartir sus trabajos para la Revista de la Sociedad.

Claudia Álvarez de Lugo



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo

Jonathan Sklar1

Resumen
Este trabajo busca entender el trauma individual y social desde 
una perspectiva psicoanalítica. El trauma como un factor del 
ambiente que afecta al ego e incide en cada individuo y socie-
dad dependiendo de la estructuración intrapsíquica de cada 
persona, en particular de los estados de escisión o integración 
de la mente y la confi anza básica alcanzada. Esto incide en el 
funcionamiento de grupos, en las posiciones autoritarias res-
pecto a los vínculos y en los regímenes totalitarios. Se revisa el 
lenguaje totalitario; los orígenes del sadomasoquismo, como 
ejemplo se refi ere la relación de Kafka con su padre; la confu-
sión de lenguas según Fernczi, el desdoblamiento de la mente 
y de las sociedades, se ofrecen ejemplos de los problemas con 
la alteridad. Por último, se presenta la historia de los osos 
danzantes como ejemplo de lo que se describe en este trabajo.

En los temibles años del terror de Yezhov, pasé diecisiete 
meses en las colas de las cárceles de Leningrado. Un día 
alguien me “identifi có”. A mi lado, en la fi la, había una 
mujer con los labios azules. Ella, por supuesto, nunca ha-
bía oído hablar de mí; pero de repente salió de ese trance 

1 Jonathan Sklar es psicoanalista de formación independiente, miembro didacta y supervisor 
de la Sociedad Psicoanalítica Británica (BPAS). Entre los temas de interés en su escritura y 
enseñanza se incluyen: trauma, regresión, psicosomática, psicosis, evaluación psicoanalíti-
ca y acerca del trabajo de Sándor Ferenczi.



12 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

tan común a todos nosotros y me susurró al oído (allí todo 
el mundo hablaba en susurros): “¿Puedes describir esto?”. 
Y yo dije: “Sí, puedo”. Y entonces algo como la sombra de 
una sonrisa cruzó lo que antes había sido su rostro.

Anna Akhmatova, 1 de abril de 1957, 
Leningrado, Réquiem (Reeder, 1992, p. 67)

En este trabajo presentaré algunas ideas psicoanalíticas para entender 
y poder viajar por debajo de lo que se habla en la superfi cie, y así ver los 
traumas inconscientes más oscuros dentro del individuo y de las socieda-
des. Freud utilizó, desde el principio, el ejemplo de estar sentado en un 
tren, mirando por la ventana, para describir el proceso de asociación en el 
análisis. El viajero observará una vista y otra y otra, y así comenzará a aso-
ciar libremente, sin restricciones. Con el tiempo, la visión del inconsciente 
será una que ni el paciente, ni el analista podrían haber previsto o esperado. 
El valor de la libre asociación, implícita en el análisis, hace sus apariciones 
en el discurso y en las acciones dentro del ámbito social.

Gran parte de lo que describiré aquí puede ser escuchado como metá-
foras y, aunque en la superfi cie se trata de historias principalmente de Eu-
ropa, tendrán su propio valor para las historias de otros lugares. Freud, en 
sus inicios, describió el trauma como un factor ambiental que se inmiscuye 
en el ego2. Más tarde, Masud Khan (1963) reunió todas estas descripciones 
de los estados de trauma en un concepto global de “trauma acumulativo”, 
que es el concepto independiente para entender el desarrollo de las relacio-
nes de objeto que van desde la relación pre-verbal entre la madre y el bebé, 
y el escudo protector que crea la madre sufi cientemente buena. La intro-
misión del entorno se suma posteriormente a cualquier escisión temprana 
inconsciente que pueda llevar a estados de desconfi anza. Estas ideas tam-
bién pueden aplicarse a los grupos, así como a la comprensión de la mente 
autoritaria y el impacto en los ciudadanos de los regímenes totalitarios. 

Examinaré la corrupción en el lenguaje, discutiré los orígenes del sa-
domasoquismo utilizando la relación de Kafka con su padre como ejemplo. 
Seguidamente, pasaré revista al desdoblamiento perverso en el concepto de 
Confusión de Lenguas de Ferenczi con algunos ejemplos de los problemas 
de alteridad. La toma de la sociedad psicoanalítica de Berlín por los nazis 

2 1885-1905: 1893 Sobre el mecanismo físico de los fenómenos histéricos.



13Jonathan Sklar

en 1938 será analizada como ejemplo de la perversión del psicoanálisis y su 
nuevo comienzo 75 años después. Y fi nalmente, para terminar, hablaré de 
los Osos Danzantes que menciono en el título de este trabajo.

Lenguaje totalitario y engaño político

El lenguaje totalitario se caracteriza por ser utilizado por un gobierno 
donde la autoridad política ejerce un control absoluto y centralizado. Este 
lenguaje se forja en oposición a un lenguaje que propicie una apertura 
y fl exibilidad de pensamiento y también, tiene un signifi cado particular, 
aunque sea evidencialmente incorrecto, al que hay que adherirse. Ésta es 
la antítesis de la invención freudiana, la cual permite advertir y expresar 
la multiplicidad de comprensiones dentro del discurso y la escritura. Bajo 
los regímenes totalitarios, una mentalidad inconsciente de amo-esclavo se 
fi ltra en el lenguaje, como George Orwell lo plasmó claramente en “1984”. 
Las palabras a menudo pueden expresar todo lo contrario, y los regímenes 
totalitarios represivos abusan de esta elasticidad para pervertir y vigilar la 
percepción y la comunicación de la realidad hacia los ciudadanos. En tales 
sistemas, la vigilancia interna da lugar a una atmósfera cargada de paranoia, 
en un entorno donde impera la mentira como coerción política. Es alar-
mante ser testigo de cómo los políticos de hoy día reducen los debates com-
plejos a falsos fragmentos de sonido y se los hacen llegar como alimento a 
las personas, muchas de las cuales los aceptan de buena gana. Esta atmósfe-
ra política de mentiras y engaños ha llevado a crear la sensación de que po-
demos creer lo que queramos, siempre que no sea una opinión de expertos, 
y así la ideología casera se ha convertido en una verdad irrefutable.

 En un contexto donde el lenguaje político se adapta a los términos 
trumpianos de falsedad y mentira, quizás sea útil considerar un método de 
comunicación y afi rmación que siempre estará a nuestra disposición: el de 
la ironía. Como describen René Major y Chantal Talagrand (en Freud: Th e 
Unconscious and World Aff airs), Freud hizo uso frecuente de la ironía en 
sus escritos, comparable a su uso del psicoanálisis, caracterizándose ambos 
como un “[abandono de] las ilusiones y, por lo tanto, [una afi rmación del] 
triunfo del espíritu sobre las adversidades de la vida” (Major & Talagrand, 
2018, p. 2).

En Los chistes y su relación con el inconsciente, Freud escribió sobre esta 
técnica lingüística que:



14 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

Su esencia consiste en decir lo contrario de lo que se quiere transmitir a la otra 
persona, pero evitando la contradicción, haciéndole entender –por el tono de 
voz, por algún gesto que lo acompañe o (en el caso de la escritura) por alguna 
indicación estilística– que se quiere decir lo contrario de lo que se dice. La ironía 
sólo puede emplearse cuando la otra persona está preparada para escuchar lo 
contrario, de modo que no puede dejar de sentir una inclinación a contradecir. 
Como resultado de esta condición, la ironía se expone con especial facilidad al 
peligro de ser malinterpretada. Le da a la persona que la utiliza la ventaja de elu-
dir fácilmente las difi cultades de la expresión directa, por ejemplo en las invec-
tivas. Produce un placer cómico en el oyente, probablemente porque lo incita a 
un gasto contradictorio de energía que se reconoce enseguida como innecesario.

(Freud, 1905, p. 174)

Freud describe la capacidad que tiene el lenguaje respecto a albergar 
muchos signifi cados que difi eren entre la superfi cie y el inconsciente de 
una palabra o expresión. Lo más importante es que esta capacidad del len-
guaje posibilita el expresarse ante un poder autoritario, en momentos en 
que decir algo distinto de lo que se espera se convierte en un acto peligroso.

Tales pluralidades de signifi cado pueden ofender a la pulsión tota-
litaria de control. El lenguaje totalitario, en lugar de modifi car la lengua 
vernácula, “inventa un nuevo discurso que establece una nueva regla desti-
nada a romper con la tradición” (Major & Talagrand, 2018, p. 2). Se trata 
de un intento de limitar la multiplicidad de signifi cados del lenguaje, y así 
controlar la comunicación y el pensamiento3. Un ejemplo de este lenguaje 
inventado es el infame “Arbeit macht frei” (“El trabajo te hace libre”), co-
locado en las puertas de metal de la entrada de Auschwitz y otros campos 
de concentración, un intento de desarmar a las procesiones de judíos que 
entraban en los campos de exterminio4.

En contraste con este estrechamiento, la ironía juega con los múlti-
ples signifi cados existentes. Al hacerlo, proporciona una forma de enfren-
tarse a una posición intolerable, permitiendo aceptar provisionalmente la 
fuerza del régimen y, al mismo tiempo, manteniendo la determinación 
de oponerse a esa fuerza y seguir siendo fi el a la verdad. De este modo, la 

3 Esta pulsión ha sido examinada ampliamente por el fi lólogo Victor Klemperer en  Th e 
Language of the Th ird Reich  (1957), tras la desestructuración del lenguaje por parte del 
nazismo y la reducción del pensamiento y la cultura de los alemanes a nuevos y estrechos 
signifi cados.

4 Tal vez se podría llamar a esto una ironía, por supuesto, pero este es un texto perverso y 
vicioso.



15Jonathan Sklar

ironía cumple el doble propósito de permitir tanto la discreción como la 
afi rmación del yo. Es, pues, una forma de supervivencia frente a la invita-
ción a aceptar la opresión, a capitular ante lo que atenta contra la propia 
humanidad, la dignidad y la relación con la realidad. La multiplicidad ina-
lienable del lenguaje siempre tendrá el potencial de desbaratar los deseos y 
exigencias de los regímenes autoritarios de regular y vigilar el signifi cado. 

El punto de vista de Freud, en concordancia con el uso de la ironía, 
era que debemos afrontar la realidad en lugar de vivir en un mundo iluso-
rio. Él no ignoró las olas de salvajismo que poco a poco iban envolviendo a 
la Europa de los años 30 y hoy nosotros debemos hacer lo mismo.

 
Paisajes disonantes y asociación libre

Todas las crisis históricas y personales, son tanto fi nales como co-
mienzos. Con el tiempo, la existencia de una crisis permite desarrollar pen-
samientos sobre los orígenes de la crisis y sobre cómo ésta podría terminar. 
Esto tiene siempre algo de imprevisible, además de potencialmente inquie-
tante, incluso radicalmente. Para decirlo con una metáfora, el comienzo 
aparentemente sencillo de una sinfonía de Beethoven puede evocar una 
expectativa inconsciente, no sólo de su desarrollo, sino también de cómo el 
compositor podrá atreverse a terminar lo que ha creado. Nos encontramos 
con que las grandes obras suelen terminar de forma disonante en relación 
con nuestras expectativas más suaves y monótonas, exponiendo al oyente 
al shock de otra resolución diferente. Del mismo modo, la asociación libre 
contiene el potencial de un borde radical que puede alejarnos cada vez 
más de los prolijos setos narrativos de la vida consciente. Al hacerlo, nos 
permite encontrar un paisaje disonante, que no es necesariamente aquel 
hacia el que podría haber intentado arrastrarnos. Con la comprensión, la 
asociación libre puede situarnos en esas posiciones cardinales, por lo que 
tenemos que tratar de entender dónde estamos. Estos lugares son diferen-
tes de aquellos en los que queremos o deseamos estar y de hecho, a menu-
do, de aquellos en los que la sociedad exige que estemos. Es posible que 
encontremos fragmentos de una vista traumática no pensada, no hablada, 
que emerge del pasado como un hechizo.

Por eso, todos los regímenes totalitarios detestan la posibilidad de 
que el individuo pueda pensar por sí mismo, ya que eso permite romper 
con la narrativa del grupo y el sistema de control del abuso. Una vez más, 
podemos establecer una analogía en cuanto al papel del analista en su ha-



16 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

bilitación de asociaciones libres que revelan material traumático en lo más 
profundo bajo la superfi cie. Algunos analizandos pueden actuar de manera 
similar a un disidente en rango de jerarquía, liberándose de la retórica 
dominante y conocida de la vida familiar. Las cuestiones de dominio y 
pasividad son una faceta común de la vida familiar. Inconscientemente, se 
espera que el analista desempeñe un doble papel, por un lado, formando 
parte tranquilamente de ese antiguo régimen, mientras que, por otro lado, 
se espera que se ubique en un lugar mental separado, que le permita notar 
y ayudar a crear o aceptar una perturbación de la fi jeza que hasta ahora ha 
gobernado a la familia y a sus estados mentales individuales. Este proceso 
nunca es fácil. Sería un error considerar el fi nal de un análisis –o el fi nal de 
este capítulo–, como una simple resolución: “bien está lo que bien acaba”. 
El psicoanálisis no ofrece curas. Sin embargo, sus herramientas permiten 
la posibilidad, si somos lo sufi cientemente valientes como para examinar 
el contenido de la caja de Pandora, de encontrar esperanza en el conoci-
miento. 

Los orígenes del sadomasoquismo

Para entender mejor algunas de las erupciones de odio en la sociedad, 
quiero examinar el tema del masoquismo, central en el artículo de Freud 
Pegan a un niño. Freud no intenta explicar los orígenes del masoquismo 
al afi rmar que “nuestra discusión sobre la fantasía de la paliza arroja poca 
luz sobre la génesis del masoquismo”. Sin embargo, describe la fantasía 
reconstruida de ser golpeado por el padre como “una convergencia del 
sentimiento de culpa y del amor sexual”, añadiendo que “aquí tenemos 
por primera vez la esencia del masoquismo” (Freud, 1919, p.189). Lo que 
Freud está describiendo son los cambios en la fantasía como desarrollos de 
las construcciones inconscientes que equilibran la realidad externa en un 
período determinado del crecimiento.

El argumento de Freud puede llevarse más lejos si se visualiza que 
el sadomasoquismo forma parte de todas las relaciones de objeto, ya sean 
leves o patológicas y perversas. Todos somos inconscientemente tanto ma-
soquistas como sádicos con nuestros objetos y esperamos, en tándem o en 
talión, que nuestros objetos estén con nosotros. La cuestión es más bien el 
grado en que la impotencia, el dolor y la rabia se refractan a través de una 
pantalla relacional sadomasoquista, y por tanto si el impacto en nuestro 
carácter, y en cómo nos relacionamos con el otro, es benigno o maligno. 



17Jonathan Sklar

Esto se ve afectado por el impacto de cualquier trauma infantil en la vida 
fantasiosa inconsciente del niño, que a su vez depende de las vicisitudes 
tanto de la vida familiar a través de las generaciones como del medio so-
cial con el que la familia habita e interactúa. La cuestión crítica es si esas 
heridas siguen supurando y resuenan como deseos de venganza o si, en un 
entorno familiar sufi cientemente bueno y con sufi ciente amor parental, se 
produce una superación de lo negativo.

Freud señala que quienes albergan fantasías de paliza desarrollan una 
mayor sensibilidad e irritabilidad hacia las fi guras paternas (Freud, 1919). 
En un ámbito más amplio, dicha “sensibilidad” puede conducir a un pa-
trón de identifi cación a veces con la víctima y otras veces con el perpetra-
dor, para algunos individuos un complejo pluralismo que oscila entre am-
bos. Tales mecanismos sadomasoquistas también pueden ser promulgados 
contra el yo en formaciones psicosomáticas.

Las fantasías de paliza –es decir, las fantasías masoquistas– son ubi-
cuas, siempre son parte de la formación de las relaciones de objeto y son 
un escenario indispensable para la formación del carácter. Es la adición de 
los traumas reales de la infancia lo que corroe la formación del carácter, 
añadiendo las cualidades de la humillación, la desesperación y la venganza 
furiosa como potencialidades, dependiendo de si el afecto es proyectado 
o introyectado. El que los padres tengan la capacidad de darse cuenta de 
estos impactos y de apaciguar o eludir los graves ataques culturales a la vida 
familiar es un asunto profundo en la vida del niño.

En “Carta a su padre”, Franz Kafka escribe un extraordinario ejemplo 
de la complejidad de sus procesos de pensamiento en relación con la som-
bra de su padre sobre su vida:

 
Una noche no dejé de gemir pidiendo agua, ciertamente no porque tuviera sed, 
sino probablemente para molestar y divertirme. Después de que varias amena-
zas enérgicas no surtieran ningún efecto, me sacaste de la cama, me llevaste al 
pavlatche [balcón] y me dejaste allí solo frente a la puerta cerrada durante un 
rato en camisón. No digo que eso estuviera mal (tal vez no había otra forma de 
dormir esa noche), pero trato de caracterizar tus métodos de crianza y su efecto 
en mí. Imagino que después fui bastante obediente, pero me hizo daño por 
dentro. Lo que para mí era algo natural, ese pedir agua sin sentido, y luego el 
extraordinario terror de que me llevaran afuera, fueron dos cosas que yo, siendo 
mi naturaleza la que era, nunca pude conectar adecuadamente. Incluso años 
después sufrí la atormentadora visión de que el enorme hombre, mi padre, la 
máxima autoridad, vendría casi sin razón y me sacaría de la cama por la noche y 



18 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

me llevaría al pavlatche, y que yo no signifi caba absolutamente nada en lo que a 
él se refería. (Stach, 2017, p. 65)

El fácilmente humillado Kafka era incapaz de utilizar el aprendizaje 
para escapar de un doble vínculo: cuanto más estudiaba, más se le escapaba 
el mando autocrático de su padre. En la carta, Kafka es capaz de situarse 
fuera del confl icto con su padre, lo que le permite describir en lugar de 
permanecer en su vórtice. Esto se convierte en el punto de apoyo que le 
permite describir estados paradójicos de agresores y víctimas que conti-
núan sin tener ningún sentido, más que el de que la vida sigue así. A lo 
largo de su vida, Kafka siguió encontrando esta paradoja misantrópica de 
obedecer sin comprender. Su genialidad fue aprovechar todo el conjunto 
de implicaciones paradójicas en el tejido de sus escritos creativos.

Como comenta Reiner Stach (2017):
 
Josef K., el acusado de El proceso, se ve motivado por nebulosas amenazas a 
concentrar toda su energía en su juicio y a cumplir con cada una de las for-
malidades, mientras se le dice que la ley que subyace al procedimiento seguirá 
siendo desconocida, incluso con toda una vida de esfuerzo. El agrimensor K., 
protagonista de El castillo, acaba deshaciéndose a través de la misma paradoja. 
Por mucho que se le diga que no tiene ni idea de cómo funcionan realmente 
las cosas en la aldea, las explicaciones de las personas con las que habla siguen 
girando en torno a meras cuestiones de procedimiento cuando K. intenta llegar 
al fondo de las cosas. Al fi nal, se hace evidente que los propios habitantes de la 
aldea están desconcertados por su mundo. (p. 131)
 
Y así, Kafka transformó las humillaciones de su infancia en una vida 

creativa que describe la paradoja y le da trascendencia. Además de describir 
el hecho de ser cautivo de la víctima o del agresor, sin posibilidad de esca-
par, permite al lector ver, cada vez con más claridad, la naturaleza perpetua 
del sistema: que el sistema no sólo es corrupto, sino que está fi jado y se 
autoperpetúa, a menos que se produzca un acto de libertad.

En El castillo, también podemos vislumbrar la mistifi cación de los al-
deanos con respecto a la vida, como si la gente no pudiera saber realmente 
lo que está haciendo en su identifi cación con los fenómenos crueles de su 
cultura. Su preferencia por la mistifi cación es sorprendente y extraña cuan-
do consideramos su posición de confusión y desconocimiento junto a su 
afán por la ley, la etiqueta y la costumbre. Es fácil intuir que esta adhesión 



19Jonathan Sklar

ciega a las falsas reglas –ser excesivamente obediente y creer intensamente 
en la costumbre–, es otro ejemplo de identifi cación con el agresor, con-
virtiéndose en las esposas que impiden una libertad de pensamiento, una 
fi jación contra la acción necesaria.

La dramatización que hace Kafka de estas mistifi caciones permite 
la posibilidad de pensar más allá de ellas y movilizarse contra sus limi-
taciones. Kafka fue capaz de trascender sus perplejidades utilizando sus 
perspectivas de las relaciones de poder en su propia familia mediante sus 
procesos creativos, un indicador importante para conseguir la libertad de 
uno mismo. Estas narrativas de liberación son un recurso literario común 
de los cómics infantiles conocidos como “de un solo golpe fue libre”; el 
protagonista siempre es capaz de escapar, sin importar lo peligroso y com-
plejo que se haya vuelto el acantilado. Desde luego, un régimen que ha 
sido “para el pueblo” durante mucho tiempo, hasta que emerge eso que 
se ha convertido más para sí mismo, y la continuidad de estar en el poder 
lleva a los ciudadanos a conocer los deterioros de la vida en múltiples ni-
veles, silenciados por el miedo. Este había sido el dominio de Trump en 
el Partido Republicano hasta que recientemente perdió las elecciones a la 
Presidencia, la Cámara de Representantes y el Senado. Un cambio de régi-
men limpio –pero por poco–.

  
“Confusión de lenguas” y el desdoblamiento de la mente 
y la sociedad

 
El duelo del trauma histórico, como todo duelo, requiere un conoci-

miento auténtico de lo que ocurrió y que el trauma sea abiertamente cono-
cido, comprometido y comprendido. Para tratar de entenderlo, entonces, 
volvamos a una de las cosas de la caja de Pandora: el problema que todos 
tenemos con el otro, en torno al concepto de alteridad. Para ello quiero 
remontarme a las discusiones entre Freud y Sándor Ferenczi a principios 
de los años 30, coincidiendo con el ascenso de Hitler, y la dominación de 
la política totalitaria.

Freud temía un rechazo de sus ideas centrales sobre la vida incons-
ciente, especialmente de la base que había establecido en relación a la 
fantasía inconsciente edípica. Ferenczi, sin embargo, aunque siempre fue 
freudiano y aceptó la estructura de la fantasía inconsciente del complejo 
de Edipo, también se preocupó por aquellos muchos pacientes que habían 
experimentado una defi ciencia ambiental a través de un trauma infantil 



20 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

temprano. Consideraba que estos pacientes requerían de una nueva técnica 
para tratar la pérdida pre-edípica de la confi anza básica y otros problemas 
concomitantes.

En un trabajo relacionado con esos traumas tempranos, “Confusión 
de lenguas entre el adulto y el niño” Ferenczi (1933) muestra, de forma 
radical, la estructura del abuso del adulto hacia el niño. Describe el ataque 
bifásico al niño, el cual comienza con una apariencia de juego que emo-
ciona al niño, deseoso de la atención del adulto, y que prepara el camino 
para una agresión sexual que puede acabar en penetración. En este punto, 
el niño está, en el mejor de los casos, confundido y, en el peor, adolorido. 
Ferenczi describe cómo el niño puede protegerse del impacto del ataque 
–un ataque tanto a la confi anza como al cuerpo– mediante una escisión 
del ego5. “Eso no me está pasando realmente a mí, sólo a mi cuerpo”. O el 
niño puede mirar intensamente el dibujo del papel de la pared o las corti-
nas, por ejemplo, en un intento de separarse de lo que está sucediendo en 
la habitación. El niño se pierde y, como una profunda defensa, desaparece 
ante el dolor de la embestida. Sin embargo, Ferenczi saca a relucir ahora 
el otro trauma, posiblemente peor: el adulto que repudia lo que acaba de 
ocurrir, a menudo diciéndole al niño: “Es sólo tu imaginación”, o: “Mira 
lo que me has hecho hacer; es tu culpa” y “No le cuentes a nadie nuestro 
secreto; si lo haces nadie te creerá”. Se trata de un segundo ataque aún más 
despiadado, ahora contra la mente del niño. Se ataca la realidad y se aleja al 
niño de cualquiera que pudiese ayudarle y escucharle, diciéndole que no se 
le creerá. Se le invita a comprender que, en realidad, todo es un incidente 
sobre nada. Esto es un ataque al pensamiento, a la realidad, e invariable-
mente deja a la víctima sola, herida y confundida y con graves difi cultades 
en relación a su confi anza básica.

Todo esto aborda el tema de la pedofi lia de una manera que, cuando 
se lee el documento por primera vez, se siente contemporáneo, a pesar 
de haber sido escrito en 1933. Nos ayuda a comprender la psicología de 
la escisión en la defensa del yo, perseguida a costa de formar un estado 
interno de alienación y un caparazón en el carácter del niño, lo que lleva 
a un gran miedo en el niño y, posteriormente, en el adulto, en torno a la 
confi anza en el mundo y en las relaciones. Anna Freud desarrolló aún más 
las ideas de Ferenczi, describiendo un mecanismo adicional de defensa que 
resulta en una identifi cación con el agresor (véase A. Freud, 1936). Esta es 

5 Auestad en 2012 recogió la importancia de esta dinámica de Michael  Balint.



21Jonathan Sklar

la historia común de muchos pedófi los, que a menudo han sido objeto de 
abusos cuando eran niños.

Podemos aplicar los mismos pasos dinámicos para entender los ata-
ques a la alteridad desde el racismo, la misoginia, la islamofobia, el antise-
mitismo y la homofobia. Por ejemplo, un grupo de colegas está reunido y, 
de repente, uno cuenta un chiste antisemita, sabiendo que uno del grupo 
es judío. Todos, excepto el judío, se ríen, y éste puede sentirse impotente 
por no formar parte del grupo en ese momento, a menos que intente se-
ñalar con la risa que forma parte de él. Tal vez se enfade por los crueles y 
burdos estereotipos y, al ser un adulto, decida hablar. Si protesta, el anti-
semita puede replicar rápidamente que sólo se trataba de una broma, que 
no pretendía nada y que el judío sólo es hipersensible. Aquí podemos ver 
el segundo ataque, como en la pederastia, en el que la evidencia frente a la 
víctima se descarta por no ser real. El ataque continúa con la idea de que 
el judío sólo tiene la piel demasiado delicada. Esto tiene un signifi cado 
adicional, no hay un ataque antisemita, sólo que él (un judío) tiene un 
problema con el humor. Se trata de un doble ataque que, como en el caso 
del niño, deja a la víctima en un estado de alienación dentro del grupo.

Esta dinámica inconsciente también se da en las agresiones racistas y 
homofóbicas, en las que se insulta a la víctima y luego se le informa que 
ha dado a las agresiones un signifi cado equivocado y no intencionado. A 
estas víctimas se les dice que cualquier signifi cado racista u homofóbico es 
producto de su propio malentendido, por lo que, lejos de ser víctimas, son 
en realidad los artífi ces de sus propias difi cultades y, además, no son como 
“nosotros”, que podemos entender las bromas y somos lo sufi cientemente 
adultos como para no malinterpretar lo que se dice.

En 2012, unos hinchas serbios fascistas, que estaban viendo un parti-
do sub-21 entre Serbia e Inglaterra, lanzaron bananas a un jugador inglés 
negro. Cuando se objetó la implicación racista de que el jugador negro 
era un mono, los fascistas serbios se mostraron incrédulos ante este pensa-
miento; y alegaron que su broma era solo un poco de diversión. Dijeron 
que los que habían pensado en el racismo implícito eran los verdaderos 
racistas, no los que lanzaban bananas; además, que no tenían sentido del 
humor. En este caso, el equipo inglés se mantuvo al lado de su compañero 
para defenderlo, por lo que no se le dejó solo; quedando así al descubierto 
el deseo de atacar la alteridad y la verdadera naturaleza de los racistas.

Podemos ver que el comportamiento del grupo tiene un profundo 
signifi cado, es decir, si se unen al ataque o quizás permanecen tranquila-
mente neutrales, como si no tuviera nada que ver con ellos, o si una parte 



22 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

crítica del grupo se pone del lado de la víctima contra el doble ataque. El 
racismo, el antisemitismo y la homofobia no funcionan en un ambiente en 
el que las premisas del ataque se rechazan enérgicamente. En estos casos, 
los atacantes se ven por primera vez bajo el escrutinio público y no pueden 
esconderse en el grupo. Tampoco pueden pervertir al grupo para que se 
identifi que con ellos en su ataque. En mi opinión, un grupo de ciudadanos 
refl exivos y con conocimientos puede hacer frente a los ataques sádicos en 
favor de los valores positivos, preocupados e ilustrados de la sociedad, pero 
para ello se requiere la libertad de hablar abiertamente haciendo que dicha 
cultura sea normativa. El conocimiento real y la comprensión de la histo-
ria, lo personal dentro del grupo es un gran baluarte contra la repetición 
de una cultura sadomasoquista que regresa. Por supuesto, esto es conside-
rablemente más difícil cuando se vive en un régimen totalitario con todos 
los peligros que implica alzar la voz.

 

La destrucción nazi del psicoanálisis en la Sociedad Psicoanalítica 
de Berlín (DPG)

En febrero de 1936, el Ministerio de Cultura comunicó a Boehm, líder de los 
analistas que permanecieron en la DPG (German Physical Society) en lugar de 
huir al extranjero o ser asesinados, que el psicoanálisis podría continuar si el 
Instituto Psicoanalítico de Berlín se unía a otras ramas de la psicoterapia en una 
organización bajo la dirección de Mathias Göring. El psicoanálisis debía com-
prometerse a desarrollar una “nueva psicoterapia alemana” (Goggin y Goggin, 
2001, p.104).
La DPG cedió su edifi cio al Instituto Göring, combinando la formación psicoa-
nalítica con la de otras psicoterapias. En octubre de 1936, Göring pronunció 
su discurso inaugural sobre la nueva psicoterapia alemana, que debía fundarse 
sobre una base no freudiana, pro-nazi y antisemita; la lectura de Mein Kampf se 
convirtió en una parte obligatoria de la formación y los judíos restantes fueron 
excluidos. La supervivencia del psicoanálisis en el Tercer Reich estaría ligada a 
la persona y a la organización psicoterapéutica nazi de Göring, ya que la DPG 
se disolvió el 19 de noviembre de 1938 y sus antiguos miembros pasaron a 
formar parte del Grupo de Trabajo A del Deutsche Institut fur Psychologische 
Forshung und Psychotherapie. (Brecht et al., 1933, p. 140).

Como lo muestra Frosch (2005), Göring responde a la pregunta “¿cómo 
el psicoanálisis, una rama muy moderna de la medicina, pudo tener alguna 



23Jonathan Sklar

vez un efecto tan destructivo?”, con su respuesta: “desde Freud, ha sido casi 
exclusivamente del dominio de los médicos judíos”. Freud, como judío, no 
podía entender que el inconsciente no es un dominio de la actividad sexual 
reprimida, sino el “fundamento de la vida”, la fuente de la creatividad.

“Está claro que es precisamente en un campo de trabajo como el de la mente don-
de el judaísmo podía hacer valer su infl uencia destructiva de forma más fructífera. 
Para los judíos, la psicoterapia se convirtió en un negocio y el envenenamiento de 
la vida mental en una necesidad, para luego poder emprender la cura del veneno. 
Hoy se ha desarrollado una forma de psicoterapia completamente alemana”

La “nueva psicoterapia alemana” pretendía “fortalecer la creencia en 
el sentido de la vida y reforzar el vínculo con el mundo superior de los va-
lores; debía transmitir al paciente la conciencia de estar vinculado e incor-
porado al destino común del pueblo alemán” (Brecht et al, 1933, p.152). 
“Es claro que lo que se proponía era una psicología sin el cuestionamiento 
crítico tan central en Freud –sin algo de lo que podría considerarse su he-
rencia “judía”–. En su lugar, el objetivo de la psicoterapia era facilitar en el 
paciente el descubrimiento de una energía y un propósito inconscientes, 
que podían ser activados al servicio del Estado alemán” (Frosch, 2005). 
Aquí hay una profunda fractura en la transmisión del psicoanálisis. El aná-
lisis profundo cinco veces por semana con todas las teorías concomitantes 
del inconsciente, la transferencia y la contratransferencia y la asociación 
libre se habían perdido en la formación. Hablar de la propia mente era 
irrelevante así como peligroso para la vida. Se necesitaron muchos años de 
re-formación bajo el liderazgo de la Sra. AnneMarie Sandler, quien enseñó 
a revivir y conectar el análisis profundo de nuevo en la práctica psicoanalí-
tica, e implementó su propio material cinco veces por semana. La DPG fue 
fi nalmente reconocida como sociedad miembro de pleno derecho de la IPA 
en el Congreso de la IPA celebrado en Chicago en 2009. La fractura en la 
transmisión analítica a la DPG ha quedado ahora restaurada. Con mucho 
trabajo también las sociedades fracturadas pudieron ser restauradas.

 
El pequeño gran hombre y la pandilla

 
“Las mentiras son a menudo mucho más plausibles, más atractivas 

para la razón, que la realidad porque el mentiroso tiene la gran ventaja de 
saber de antemano lo que el público desea o espera oír, ya que ha prepara-



24 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

do su historia para el consumo público con el fi n de hacerla creíble, mien-
tras que la realidad tiene la desconcertante costumbre de enfrentarnos a lo 
inesperado, para lo que no estamos preparados” (Arendt, 1971).

El papel del líder se entiende bastante bien (Le Bon, 1912). Más difí-
cil de entender es la adhesión total de los seguidores del grupo. Es evidente 
que el grupo idealiza al líder y que, en lugar de conservar sus propias ca-
pacidades individuales de pensamiento, renuncia rápidamente a ellas para 
identifi carse con las opiniones del líder, pero ¿por qué?

Cada uno necesita al otro hasta que el dictador se haya asegurado el 
poder sufi ciente para liberarse de sus partidarios y pueda tratarlos con me-
nos cuidado. Como escribe Daniel Benveniste (2015), “uno de los rasgos 
distintivos de una dictadura autoritaria es el desplazamiento de la verda-
dera autoridad por el autoritarismo. Aquellos que son competentes son 
sustituidos por aquellos que son incompetentes pero leales al régimen”.

Trump dirigió a los Estados Unidos durante cuatro años oscuros en 
los que se multiplicaron las crueldades contra los ciudadanos. Podría decir-
se que lideró una visión antimundial, con América primero, que degeneró 
en un mundo Covid mortal con un enorme –no dicho por él–, número de 
muertos en EE.UU. A Trump le interesaban los muertos, ya que aparente-
mente los muertos votaban contra él, y aprobó diez asesinatos en el corre-
dor de la muerte antes de su partida. Una América mortífera y oscura. Sin 
embargo, muchos de sus seguidores, a pesar de seguir siendo pobres y no 
ver las riquezas que acumulaban unos pocos, y de no estar protegidos con-
tra la pandemia, se desenmascararon como un acto perverso de libertad, 
amando al líder acríticamente. Los Proud Boys, una organización fascista, 
le eran muy fi eles y formaron parte del grupo que atacó el Congreso. Se 
trataba de hombres de 40, 50, 60 años y más. Peter Pan y su pandilla, de 
hecho eran niños que, en la historia de Barrie, se cayeron de sus cochecitos 
sin ser atrapados por sus padres y se convirtieron en “los niños perdidos”. 
Se trata de una cohorte de bebés y niños tal vez desamparados, criados en 
la pobreza de los cuidados parentales en familias de bajos ingresos. Ser ig-
norados lleva a los niños hambrientos a encontrar algo más a qué aferrarse, 
a menudo juguetes duros. Tal vez los Proud Boys se aferran a sus armas, 
sostenidas en el pecho como un objeto alternativo y agresivo que los recon-
forta. El objeto agresivo forma parte de una armadura mental disfuncional 
de protección, lejos de un mundo objetual de objetos afectuosos y cariño-
sos. En cambio, la protección es a través de una violencia “autodefensiva” 
consagrada en el derecho de todo ciudadano a portar armas. Sin embargo, 
detrás del orgulloso y peligroso luchador puede haber un pequeño niño 



25Jonathan Sklar

desatendido que está lejos de una crisis existencial infantil anterior, ahora 
mimado por la protección metálica, como cantaba John Lennon “La feli-
cidad es una pistola caliente” y un líder fascista.

Y la severa agresión proyectada hacia el exterior contra la Madre Tie-
rra es otro severo parámetro de odio, succionando el paisaje seco y desnudo 
y dejando su devastación tan tristemente visible en la patria, vuestra mara-
villosa Venezuela.

En contraste con las tendencias de control, engaño y rigidez lingüís-
tica, dentro de una mentalidad de amo-esclavo, el psicoanálisis ofrece un 
camino hacia la verdad y la reconciliación, y se aleja de los discursos para-
noicos hacia la alteridad. El desarrollo de la capacidad de tolerar al otro (sin 
permitir la dominación) y, al mismo tiempo, la capacidad de reconocer la 
complejidad, es la herencia moderna del psicoanálisis.

En el psicoanálisis reside el potencial de libertad. Esto incluye la po-
sibilidad de alcanzar una posición más madura que reconozca la vitalidad 
del duelo. La separación creativa, junto con el duelo, es un elemento ne-
cesario en el desarrollo de la relación padre-hijo. La relación analista-pa-
ciente, a través de la comunicación inconsciente, permite que esto tenga 
lugar más allá y a pesar del trauma. Cuando ha habido un trauma y una 
privación sustancial, la situación analítica conlleva la posibilidad de nuevas 
formaciones, que requieren una base de confi anza. Esto puede llevar a un 
sentido de reparación que, a veces, debe provenir del analista, como otro 
humano y libre, alguien que no sólo puede pensar y comprender fuera de 
los tranvías, sino que puede estar vivo fuera de ellos.

Y los osos danzantes

Y necesitamos mirar hacia adelante para ver las difi cultades que tiene 
una sociedad cuando una vida más libre se convierte en una posibilidad.

Bulgaria creó una reserva para los osos rescatados del cautiverio de los 
circos, que actúan en pueblos y aldeas desde los años 90, cuando el fi n del 
comunismo hizo nacer la esperanza de que los osos también pudieran dis-
frutar de la libertad. Durante siglos, los osos jóvenes han sido arrebatados a 
sus madres en la naturaleza, domesticados por los cuidadores y atados con 
cadenas a anillos introducidos en sus narices, golpeándolos y arrancándoles 
los dientes como medio para adiestrarlos a bailar. Hacían trucos, imitaban 
a los famosos y, con las garras recortadas, daban masajes en la espalda como 
entretenimiento.



26 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

Peor era obligar a los osos a seguir las costumbres humanas, viviendo 
con sus cuidadores a base de pan y alcohol y trabajando todo el año, sin 
hibernar en invierno. Se olvidaron de hibernar, de cazar, de atraer a la pa-
reja o de moverse libremente, con las extremidades encadenadas y tirando 
de ellas para que parecieran estar bailando. Esto se describe en Osos dan-
zantes: Historias verdaderas de personas nostálgicas de la vida bajo la tiranía 
(Szablowski, Trad en 2018). 

Algunos cuidadores, sin darse cuenta de que habían hecho algo malo, 
echaban de menos a sus osos confi scados a los que creían querer.

 ¿Cómo se reeducó a los osos, entendiendo que la libertad tiene que 
llegar gradualmente? Primero se les quitaron los anillos de la nariz. En una 
sección especial del parque, cercada, se acostumbraron gradualmente al 
olor de otros osos, sin comer todavía juntos. Más tarde, vagaron dentro 
de la gran zona cercada con la esperanza de que volvieran los instintos na-
turales: cazar, aparearse e hibernar. Sin embargo, “sólo era una apariencia 
de libertad, ya que los osos no podían sobrevivir. O bien morían de frío, 
incapaces de encontrar un lugar para hibernar, o bien el primer macho, en 
cuyo territorio entraban, los mataban. O buscaban comida en los cubos de 
basura y alguien les disparaba. Algunos estaban tan alienados con mentali-
dad de prisioneros, que durante años se ponían a bailar cada vez que veían 
a un ser humano”. Se levantaban sobre sus patas traseras y empezaban a 
balancearse de un lado a otro, como si pidieran, como en el pasado, pan, 
caramelos, un sorbo de cerveza, una caricia o librarse del dolor.

Mi interés es examinar las poderosas descripciones de los osos enca-
denados, cruelmente obligados contra su naturaleza a identifi carse con sus 
agresores y a dar una muestra de obediencia a cambio de migajas. El hecho 
de que el analizando se dé cuenta de que la puerta de la prisión de su vida 
interior ya no está cerrada con barrotes, no signifi ca que pueda abandonar 
la celda. Esto puede ser desconcertante para el terapeuta. Sin embargo, 
¿por qué uno debe “mejorar” en caso de que los perpetradores estén encan-
tados y puedan sugerir que nunca hubo captura? O la permanencia más 
obvia en la identifi cación masoquista formada a través de prácticas crueles 
multitudinarias y la continuación del miedo profundo. Además de desa-
rrollar nuevas estructuras democráticas, se necesita mucho tiempo para 
que los ciudadanos de las sociedades dañadas empiecen a confi ar de nuevo, 
como los osos. Tales estados de ánimo contienen paradojas: “Al principio 
hay una soledad esencial. Al mismo tiempo, esta soledad sólo puede te-
ner lugar en condiciones de máxima dependencia” (Winnicott, 1958). La 
búsqueda de un nuevo comienzo en aquellos que sufrieron severamente 



27Jonathan Sklar

es, como con los osos danzantes, un proceso arduo y necesario. Como me 
escribió recientemente una joven colega: “Creo que cada vez es más difícil 
ignorar los fantasmas y las herencias, aunque surgen en formas nuevas e 
insidiosas cooptando el lenguaje de la libertad. Aunque en la vigilancia 
creo que puede haber algo de alegría, o realmente debe haberla, porque no 
basta con la supervivencia, el arte de lo posible como tú dices”.

Terminaré con el sonido de los rezos del chamán para curar el país 
enfermo en la película Lo primigenio y lo bárbaro en un mismo lugar.

Referencias bibliográfi cas

Arendt, H. (1971). Lying in politics, refl ections on the Pentagon paper. In Crises of 
the Republic. San Diego: Harvest Books.

Auestad, L. (2012). Respect, plurality and prejudice: A psychoanalytical and philoso-
phical enquiry into the dynamics of social exclusion and discrimination. London: 
Karnac.

Brecht et al. (Eds). (1933). Here life goes on in a most peculiar way-psychoanalysis 
before and after. Hamburg: Kelnar press.

Benveniste, D. (2015). Th e Venezuelan revolution: A critique from the left. North 
Charleston, SC: CreateSpace Independent Publishing Platform. https://www. 
amazon.com/Venezuelan-Revolution-Critique-Left/dp/1517359449.

Ferenczi, S. (1933). Final contributions to the problems and methods of psycho-analysis. 
London: Hogarth Press, 1955.

Freud, A. (1936). Th e ego and the mechanisms of defence. London: Hogartha, 1976. 
Freud, S. (1905). Jokes and their relation to the unconscious [El chiste y su relación 

con lo inconsciente]. Th e Standard Edition, Vol. VIII. London: Hogarth Press.
________ (1919). A child is being beaten: A contribution to the study of the origin 

of sexual perversions. Th e Standard Edition, Vol. XVII, 175-204. London: Ho-
garth Press.

Frosch, S. (2005). Hate and the ‘Jewish Science’. London: Palgrave Macmillan.
Goggin, J. & Goggin, E. (2001). Death of a Jewish Science; Psychoanalysis in the Th ird 

Reich. Purdue University Press.
Klemperer, V. (1957). Th e Language of the Th ird Reich. London: Bloomsbury, 2000.
Le Bon, G. (1912). Th e Psychology of the Nations and the Masses (in English) Book on 

demand, 2018.
Major, R. & Talagrand, C. (2018). Freud. Th e unconscious and world aff airs. Lon-

don: Routledge.
Masud, K. (1963). Th e privacy of the self. London: Hogarth Press, 1974.
Reeder, R. (Ed.). (1992). Th e Complete Poems of Anna Akhmatova. Edingburg: Can-

nongate Books Ltd.



28 Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un nuevo comienzo

Stach, R. (2017). Kafka: Th e early years. Princeton University Press.
Szablowski, W. (2018). Dancing bears. True stories of people nostalgic for life under 

tyranny (Trad. A. Loyd Jones). Penguin Books. (Original work published 2014).
Winnicott, D. (1958). Th e capacity to be alone. In L. Caldwell & T. Robinson 

(Eds.). Th e collected work of D.W. Winnicott (Vol 5, pp. 241-248). Oxford Univer-
sity Press, 2017.

Traducido por:
Francesca Lo Truglio



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Comentarios a la conferencia
“Autoritarismo y osos danzantes:

Implicaciones para un nuevo comienzo”
Luisa Elena Álvarez1

Desde los inicios de la teoría psicoanalítica, el otro como un alter que 
nos reconozca distinto y al mismo tiempo nos permita identifi carnos en 
él han sido fundamentales no solo en la construcción subjetiva individual 
sino en la formación de los grupos y, por lo tanto, en la aparición del lazo 
social que nos permite convivir. En el epígrafe del trabajo de Jonathan Sklar 
referido a la experiencia de Anna Akhmatova durante su encarcelamiento 
por parte del régimen que mantenía privados de libertad a todos aquellos 
que pensaban diferente (aclaro que uso este término no solo refi riéndome 
a la prisión física sino a la imposición de un modelo de pensamiento úni-
co), hay una hermosa referencia a la importancia del reconocimiento del 
otro. Alguien la “identifi ca”; es decir le da una cualidad subjetiva singular 
y le permite, aunque sea brevemente, un lugar de alteridad en donde dos 
personas se reconocen como únicas, similares y diferentes. Y le pide que 
describa lo que sucede, que recurra al lenguaje como forma de represen-
tación y de transmisión de aquello que no puede ser representado por el 
infl ujo terrible del terror.

Ya en sus estudios metapsicológicos Freud nos habla de la necesidad 
de representar la Cosa en forma de palabra, para que ésta puede ser meta-
forizada, simbolizada y convertida en un lugar de evocación de múltiples 
signifi cados, es decir un lugar en donde sea posible la asociación libre, pilar 
fundamental del psicoanálisis y del pensamiento; el lenguaje libre y pleno 
de signifi cados nos permite reconocernos y desconocernos. Esto último es 
muy importante, ya que el reconocimiento es aquello que nos sitúa en el 

1 Luisa Elena Álvarez es médico psiquiatra y psicoanalista, miembro titular en función di-
dáctica de la Sociedad Psicoanalítica de Caracas.



30 Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo”

lugar de “somos idénticos y por lo tanto hablamos el mismo lenguaje” pero el 
desconocimiento nos impacta como ese yo-no yo, es decir, aquel diferente 
que se encuentra allí en donde yo no soy. Ese otro que no soy yo y que nos 
remite a esos primeros descubrimientos del infans no solo del adentro y del 
afuera (fundamentales en la constitución psíquica) sino la presencia de ese 
otro necesario y deseante que es la madre o aquella que ejerza su función. 
En tanto exista otro, puedo existir subjetivamente como alguien distinto. 
Es decir, en alteridad.

Los regímenes autoritarios y totalitarios temen la alteridad. La apues-
ta del control social empieza por la supresión de esta. Todos aquellos “di-
ferentes” necesitan ser “domesticados” para así mantener el control social y 
el poder. Para ello, como nos plantea Jonathan en su trabajo, se valen del 
recurso discursivo de vaciar al lenguaje de su multiplicidad de signifi cados 
y, por lo tanto, de su potencialidad de generar pensamiento. Además, al 
hacer enlaces forzados que, en base a la repetición constante de los mis-
mos, generan soldaduras inconscientes en los pueblos que son sometidos 
a dichos discursos, se produce un vacío de representación metafórica. La 
famosa frase que nos recuerda Jonathan del campo de concentración nazi 
de Auschwitz, “el trabajo nos hará libres”, es un ejemplo de cómo se vacían 
ambas palabras (libertad y trabajo) de sus cualidades evocativas y, para mí 
lo más importante, de su cualidad de ligar la pulsión erótica al lenguaje. 
Ambas palabras, en un giro perverso, realizan una desmentida de la reali-
dad psíquica y de la realidad social. Y eso último, a mi modo de ver, es uno 
de los mecanismos más poderosos que se observan en los regímenes que 
nos ocupan hoy en día.

¿Por qué la desmentida y cuál pudiera ser la relación con lo planteado 
en el trabajo con el sadomasoquismo y la confusión de las lenguas?

Todo vínculo con otro tiene el rasgo de la ambivalencia. El rastro de 
la pulsión, que va en su incesante búsqueda de objetos, desea apoderarse 
sádicamente del objeto, y también rendirse sumisamente al objeto, en un 
intento de satisfacción erótica. Y esto va a poder ser mantenido o no de-
pendiendo de la relación con aquellos que ejerzan las funciones parentales 
y los complejos procesos de identifi cación que van transcurriendo en la 
primera infancia. Ser pegado, estar pegado, ser el que pega son todas pro-
posiciones que Freud (1919) nos introduce en “Pegan a un niño”. Modali-
dades lingüísticas en donde el recorrido pulsional va desde lo activo hasta 
lo refl exivo, es decir va hacia el objeto, lo recorre y vuelve sobre sí mismo. 
Si este modo de vinculación permanece, los individuos se podrán identifi -
car y vincular tanto con el agresor como con el agredido, satisfacer su pul-



31Luisa Elena Álvarez

sión y, lo más importante, sostenerse en identifi caciones narcisistas que le 
permiten la estabilidad de su subjetividad. Soy pegado porque soy amado, 
pego porque amo y, al estar pegado (unido), me sostengo en un vínculo 
narcisista en donde la alteridad puede estar comprometida. El otro, como 
una propuesta discursiva diferente es temido.

Pero no todos pueden recurrir a la salida creativa y sublimatoria de 
Kafka, y así vemos cómo en su obra El castillo, al surgir el desconcierto 
del agrimensor por un discurso unívoco y sin metáfora, los habitantes lo 
perciben como peligroso. ¿Por qué cuestiona lo incuestionable? ¿De qué se 
trata esta interrogante? Es una búsqueda de lo individual, de lo singular, de 
la apropiación del lenguaje para instalarse en un más allá. Ese más allá que 
implica el otro y el lazo social. El señor K trata de entender: ¡pecado capi-
tal! Solo tiene que ceñirse a las normas, no pensar y quedar atrapado en la 
repetición. Porque la apuesta de los regímenes autoritarios es la repetición. 
Si pensamos en la repetición como una recreación de aquello no elabora-
do, la apuesta por la repetición anula la posibilidad de la elaboración de lo 
traumático y perpetúa el trauma como elemento que sirve para sostener al 
individuo en la posición de confusión y desconfi anza de su propia percep-
ción. En el lenguaje corrupto del autoritarismo hay un ataque sistemático 
a la percepción. Lo que se percibe no es, es atrapado por el lenguaje co-
rrupto y la mentira. En un lenguaje momifi cado, una y otra vez se repite la 
mentira, “el trabajo nos hará libres” y así también se logra una operación 
importantísima, el ataque a una función básica en la constitución del su-
jeto como la describe Freud en la negación de 1925, es decir la posibilidad 
de realizar juicios de atribución que conllevan a juicios de existencias. Al 
no poder atribuir la cualidad de bueno o de malo, de interno o de externo, 
de presente o de ausente, el individuo queda atrapado en un mundo de 
externalidad dominante. Con ello me refi ero a que lo íntimo, lo interno, 
lo particular de cada uno es borrado a través de un fenómeno proyectivo y 
de saber puesto en el gran Otro y a través del mecanismo de la desmenti-
da, los pactos de denegación (Kaës, 1989) y el contrato narcisista de Piera 
Auglanier, se sostiene esta realidad vaciada de metáfora y de simbolización.

Zygmunt Bauman (1999, como se citó en Menezes, 2006) nos plan-
tea que el horror nazi se estableció con el criterio del jardín. Como un buen 
jardinero que necesita eliminar aquellas plantas que “afean” o “parasitan” 
al jardín, todos aquellos que no representan lo ideal deben ser borrados. 
Esto nos plantea ¿qué pasa con el ideal en aquellos que sufren los sistemas 
autoritarios y cómo se produce adherencia al grupo? El grupo se forma con 
un ideal y una prehistoria. Una prehistoria en donde aparecen los mitos y 



32 Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo”

los héroes. Este ideal, que debe ser compartido por el grupo, permite una 
cohesión importante en función del manejo de las transferencias que se 
establecen entre los sujetos del grupo y el mantenimiento de cierto “orden” 
que, en una primera instancia, se necesita sostener. El grupo es conduci-
do por un líder que representa ese ideal, el cual debe ser en un principio, 
férreo y sin posibilidad de cuestionamientos por parte del grupo. Este por-
tador de un ideal que se ubica más en el yo ideal que en los ideales del yo, 
permite la ilusión de la unidad, de lo similar y retomando lo planteado por 
Jonathan, aparece un lenguaje que es “entendido” por el grupo y sólo por 
el grupo. Surgen entonces los slogans de los grupos en los cuales queda 
recogida la fantasmática de ilusión grupal. Aparece ese “nosotros” que se 
fundamenta en el amor incuestionable al grupo, al entorno, pero que es 
fundamentalmente amor al líder. 

¿Por qué ocurre esto? Somos seres sociales y culturales. Esto hace que 
sean necesarias operaciones psíquicas complejas en los individuos que les 
permitan pertenecer y habitar la cultura en la que son inscritos por sus 
padres y por los entornos familiares. Estas operaciones garantizan que el 
recién llegado (niño) pueda incorporarse en una cadena fi liatoria y en una 
cadena social. Ambas cadenas, garantizan la supervivencia del sujeto y del 
grupo. Ese nosotros necesario para que aparezca lo singular. Un nosotros 
que debe fomentar la aparición de un yo. 

Para ello debe ocurrir lo que Rene Kaës denominó pactos de denega-
ción. Lo defi ne como un pacto sobre lo negativo y lo llama, al igual que al 
contrato narcisista, formaciones intermediarias. Son llamadas así porque 
tienen un aspecto bifronte, una cara que los conecta con los individuos 
y una cara que los conecta con el grupo, con lo social. Esas formaciones 
intermedias se montan sobre mecanismos de negación, de represión y de 
renegación. En el pacto denegativo lo primero que se niega es el pacto mis-
mo y luego se niega su contenido. Su función primordial es el borramiento 
de las diferencias (somos todos iguales), la negación de la castración y de la 
muerte. Pero no solo de la muerte individual, sino de la inmortalidad del 
grupo, como la planteaba Adolph Hitler cuando decía que el Reich duraría 
más de 1000 años. Sin embargo, los efectos de este pacto pueden ser dos, 
primero permitir un nosotros que mantenga un espacio vacío y de inde-
terminación que permita la aparición del pensamiento o, lo que ocurre en 
los regímenes autoritarios, constreñir el pensamiento para que se ataque a 
sí mismo, destruir los aspectos de la vida psíquica de los otros y fetichizar 
el vínculo mismo para que se sostenga en la desmentida. 

Cómo en los ejemplos planteados por Jonathan en donde, para per-



33Luisa Elena Álvarez

tenecer al grupo, ocurren fenómenos como los antes descritos. Primero se 
niega el pacto inconsciente donde para pertenecer al grupo se debe tender 
al isomorfi smo grupal, pero al mismo tiempo decir ¡no somos todos iguales 
ya que hasta dentro del grupo hay alguien diferente! Y luego no hay nin-
gún pacto como tal. No somos racistas porque lanzamos bananas, sólo es 
una broma; no existe tal grupo de racistas, ¡pero para pertenecer al mismo 
hay que lanzar bananas! Esta modalidad de funcionamiento es defensiva, 
mientras que la primera modalidad es organizadora y se sostiene mientras 
se da lugar para el pensamiento y la alteridad.

Otra formación intermedia que es necesaria, pero que puede perver-
tirse, es el contrato narcisista que describe Piera Aulagnier. Ella se refi ere a 
las investiduras narcisistas necesarias para que cada individuo pueda cum-
plir sus propios fi nes y deseos, siempre y cuando estos sean sostenidos en la 
cadena fi liatoria y social gracias a que este sujeto es considerado como parte 
del conjunto y portador de la continuidad de éste. Ambas formaciones, el 
pacto denegativo y el contrato social, determinarán el lugar que ocupan 
los individuos para sostener al grupo, a la sociedad o a un país (Aulagnier, 
1984, como se citó en Kaës, 1989).

En las formas de abuso de poder, en donde estos pactos no se des-
lizan a formas de funcionamiento menos narcisistas, aparece la paradoja 
del discurso que ofrece el engaño del Amo o líder absoluto. El líder se 
ofrece como aquel que va a liberar al pueblo de su sufrimiento, le dará 
poder absoluto para colmar sus deseos, pero para que esto sea posible, el 
pueblo debe entregarse completamente al líder, convertirse en uno solo y 
fusionarse narcisísticamente con él. Se aprovecha de mecanismos manía-
cos, del odio, y así cumple su aspiración de mantenerse en el poder y, lo 
más importante, logra el borramiento del lazo social y de la alteridad. El 
único lazo social posible al fi nal es con el líder/amo y se construye, a través 
del discurso, un mundo infantil, sin castración, sin culpa, un mundo de 
objetos a ser utilizados. Un mundo sin sujetos.

Cometer actos atroces para el sostenimiento de las ideologías es algo 
que vemos todos los días. Actos de racismo, de xenofobia, de discrimina-
ción social y política, se cometen en nombre del ideal de estos grupos. La 
pulsión de muerte y no la pulsión erótica es la que predomina. La destruc-
ción sistemática de la individualidad, de la alteridad, dan su sello distintivo 
a esta forma de “gobierno”.

Concuerdo con Jonathan que individuos que en sus historias hayan 
sufrido de situaciones de deprivación, de abuso, de traumas acumulados, 
son presas fáciles de estos discursos, convirtiéndose en los más fi eles segui-



34 Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo”

dores y paradójicamente en los más maltratados por parte del líder. Sin 
embargo, creo que existe desde hace un buen tiempo un discurso social 
complejo que tiende al borramiento de la diferencia, al borramiento de la 
castración como organizador social, la supresión de los límites del goce y 
de un predominio de mecanismos diferentes a la represión como organiza-
dores psíquicos. La tolerancia al otro, como un sujeto distinto, es cada vez 
menos aceptada. Y aquí retomo la idea de Ferenczi de la confusión de las 
lenguas como ejemplo del discurso social actual. Palabras como equidad, 
libertad son esgrimidas como parte del discurso de líderes que promue-
ven todo lo contrario, en un claro ejemplo de pactos de renegación, de 
vaciamiento de la palabra como resonadora de un más allá. Y millones 
de personas los siguen. No podemos pensar que todos aquellos que están 
embelesados por esos líderes (tenemos tan cerca ejemplos claros) tengan 
experiencias de abuso, de violencia, de traumas no elaborados. Pienso que 
el contrato social al que nos estamos enfrentando es distinto a aquel de la 
modernidad, en donde la función paterna como metáfora estructurante, 
que da lugar al pensamiento abstracto, no se encontraba cuestionada. Este 
contrato social pareciera promover funcionamientos narcisistas y perversos 
que permiten nuevas modalidades de estructuraciones psíquicas con fun-
cionamientos distintos a los que se podían ver hace unas cuantas décadas. 
El malestar de la cultura es otro. Ese excedente de goce, esa liquidez de las 
instituciones nos coloca frente a nuevos retos en la comprensión de los 
sujetos, en cómo se constituyen y en sus formas de sufrir y de gozar. En 
cómo el conocimiento que siempre conlleva al dolor, es sustituido por la 
información que nos tranquiliza y no nos inquieta. En cómo estos líderes 
portadores de una “verdad” nos permiten el tránsito por la vida sin pensar. 
Porque así podemos sostener la ilusión narcisista de que el enemigo está 
afuera y no nos pertenece.

Cierro con un extracto del libro Yo, otro. Crónicas del cambio de Imre 
Kertész (1997), superviviente de Auschwitz que vivió el kadarismo en 
Hungría.

“¿Habéis observado que en este siglo XX cada cosa se ha vuelto más 
verdadera, más auténticamente ella misma? El soldado se ha convertido 
en asesino profesional, la política en crimen, la ley, en regla para el juego 
sucio; la libertad universal en cárcel para los pueblos; el antisemitismo en 
Auschwitz; el sentimiento nacional en genocidio. Nuestra era es la era de 
la verdad, no cabe la menor duda. Aun así, seguimos mintiendo por mera 
costumbre, aunque todo el mundo nos vea el plumero; cuando se grita 



35Luisa Elena Álvarez

“amor” todos saben que ha llegado el momento del asesinato; cuando se 
grita “ley” todos saben que es la hora del robo, del atraco…

No olvidemos que Auschwitz no fue disuelto por ser Auschwitz, sino 
porque la evolución de la guerra dio un vuelco; y desde Auschwitz no ha 
ocurrido nada que podamos vivir como refutación de Auschwitz. En cam-
bio, sí hemos visto funcionar imperios sobre la base de ideologías que, en 
la práctica, eran meros juegos de lenguaje; de hecho, estas ideologías de-
mostraron su utilidad, es decir su efi ciencia como instrumentos del terror, 
precisamente por ser meros juegos del lenguaje. Hemos visto que tanto el 
asesino como la víctima eran conscientes del vacío de estas órdenes ideo-
lógicas, de su carencia de signifi cado, y justamente esta consciencia hacía 
que las atrocidades cometidas en nombre de tales ideologías resultaran sin-
gularmente infames, generaba esa perversidad profundamente arraigada en 
las sociedades sometidas al dominio de las ideologías”. 

Como psicoanalistas libres solo nos queda luchar por la posibilidad 
de pensar, por la libertad, y por la posibilidad de ser únicos en el mundo y 
de rescatarnos del odio.

Referencias bibliográfi cas

Freud, S. (1919). Pegan a un niño Contribución al conocimiento de la génesis de las 
perversiones sexuales. Obras completas, Vol. XVII. Buenos Aires: Amorortu Editores.

Kaës, R. (1989). El pacto denegativo en los conjuntos transubjetivos. En A. Mis-
senard y otros, Lo negativo: Figuras y modalidades (pp.130-169). Buenos Aires: 
Amorrortu, 1991.

Kertész, I. (1997). Yo, otro. Crónica del cambio. Barcelona: Acantilado, 2002.
Menezes, Luis C. (octubre de 2006). La Constitución Social del Sujeto entre la adhe-

rencia y la Lucidez. Fepal - XXVI Congreso Latinoamericano de Psicoanálisis: “El 
legado de Freud a 150 años de su nacimiento”, Lima, Perú.



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Comentarios a la conferencia
“Autoritarismo y osos danzantes:

Implicaciones para un nuevo comienzo”
Margareta Hargitay1

Es un honor y un privilegio para mí poder discutir el trabajo del 
Dr. Jonathan Sklar: Autoritarismo y osos danzantes: Implicaciones para un 
nuevo comienzo. Después de leer su trabajo en profundidad me quedó la 
impresión de tener ante mí una muy completa y elaborada revisión sobre el 
tema a discutir en una versión metafórica muy particular. Fui a las fuentes 
originales que utilizó el autor para hilar su trabajo y me pareció increíble su 
capacidad de entrecruzar a diferentes autores psicoanalíticos como Freud 
(asociación libre, sentido de la ironía y del chiste en la vida cotidiana, 
concepto de sadomasoquismo), Masud Khan (concepto de trauma acu-
mulativo), Ferenczi (duelo por el trauma histórico, pérdida de la confi anza 
básica, splitting del yo), A. Freud (con el mecanismo de defensa de identi-
fi cación con el agresor) y Winnicott (condición de máxima dependencia 
para reelaborar el trauma) junto a autores literarios como F. Kafka y Anna 
Akmatova. Ya para fi nalizar su presentación nos habla de las experiencias 
relatadas sobre la observación de la conducta contradictoria de los osos 
danzantes después de su liberación del cautiverio, la cual nos muestra la 
difi cultad de adaptación al cambio, la desorientación y temor que sentimos 
cuando tenemos que asumir nuestras propias decisiones y nuestro destino. 
Ya la psicoanalista italiana Silvia Amati (2008) nos hablaba de que “la vio-
lencia social traumática provoca fenómenos adaptativos transubjetivos de 
banalización, familiaridad y obviedad que pueden entenderse como una 
defensa a través de una ambigüedad difusa que conduce a un adaptarse 
a cualquier cosa. En un estado de ambigüedad se nubla el pensamiento 

1 Margareta Hargitay es psiquiatra egresada de la Universidad Central de Venezuela, psicoa-
nalista en función didacta de la Asociación Venezolana de Psicoanálisis (ASOVEP).



37Margareta Hargitay

crítico y los mecanismos de alarma”. Situación que quiero ejemplifi car con 
un twitter escrito en Venezuela.

“Mucha gente es sumisa. Lo que quiere es cambiar de amo y eso a mí 
me parece insólito. Libertad es libertad. No estar oprimido por un tirano 
que me cae mejor” (anónimo, 2020). Quiero continuar con la lectura de 
un fragmento de A. Akmatova, que seleccioné para la charla de hoy y que 
nos introduce en el estado de ánimo de cualquier ciudadano que padece 
un sistema totalitario.

Epílogo Requiem (Fragmento)

Ahora sé cómo caen las personas,
cómo, debajo de los párpados, asoma el miedo,
cómo el sufrimiento pone en las mejillas
duras páginas de escritura cuneiforme.
Cómo los rizos negros o cenicientos
se tornan plateados de repente,
la sonrisa se desvanece en labios obedientes,
y en la risa marchita tiembla el pavor.
Y no ruego por mí sola,
sino por todos los que allí estuvieron conmigo,
en el frío glacial, y en el calor de julio
en los ciegos muros de color rojo. (Moreno, 2019)

Quisiera a través de esta comunicación, generar un intercambio con 
mis colegas psicoanalistas y el público que hoy nos acompaña, preocupa-
dos por el complejo fenómeno histórico, político, económico y social que 
conmueve a toda nuestra cultura contemporánea. Me propongo plantear 
algunos problemas psicodinámicos y metapsicológicos relacionados con la 
articulación entre el mundo interno y el mundo externo y así ilustrar los 
diferentes efectos que produce el totalitarismo sobre los individuos y sobre 
la analista que los acompaña en su proceso y así dar mi aporte al trabajo del 
Dr. Jonathan Sklar. Nuestros contextos sociales son variados y algunos es-
tamos más expuestos que otros a los abusos del poder. Los Estados menos 
democráticos no proveen un encuadre contenedor ni protector en el que 
se puede expresar libremente y en el que se pueda expresar una opinión di-
ferente a la propia ideología política imperante. Este encuadre contenedor 
sí se ofrece en el espacio analítico debido a la neutralidad y abstinencia que 
sigue el analista, junto a su atención fl otante, que favorece el sin memoria 



38 Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo”

ni deseo y la asociación libre del paciente; en un espacio de intimidad y 
creatividad.

En un intercambio de twitters que se escriben en Venezuela se dijo, 
“Yo confi eso que me abstengo de usar una de las etiquetas de tendencia 
actual por miedo a ser reprimida, yo confi eso que autocensuro muchas de 
mis opiniones porque todos podemos ser víctimas de graves castigos por 
nuestras opiniones por muy bien fundamentadas que estén” (Anónimo, 
2020).

Otra persona respondió:
“El miedo no debe perjudicar tus pensamientos. Comunicarlos es el 

desahogo esencial”(Anónimo, 2020)
Replica:
“Mi pensamiento está bien, es la libertad de emitir mi opinión la que 

no lo está”(Anónimo, 2020)

Desde el punto de vista psicoanalítico la violencia social, como tal, tiene reso-
nancias individuales cuyo común denominador es la desestabilización de las 
estructuras endopsíquicas, en particular las propias del Yo y del Superyo. Esta 
alteración es proporcional a la gravedad y lo sorprendente del evento social 
traumático. Al modo en que cada individuo está y/o se siente involucrado por 
el fenómeno traumático. Al estado previo de su aparato psíquico (equilibrio 
narcisista e integración del Yo-Superyo). De acuerdo a estas variables, la emo-
ción emergente como alerta yoica frente al peligro, será la angustia o el terror. 
(Lutenberg, 2002, p.112)

Hay un ascenso franco en el pensamiento totalitario a nivel mundial, 
como ya lo comenta el Dr. Jonathan Sklar en una entrevista en julio 2020. 
Nuevas sensibilidades emergen con fuerza, a menudo asociadas con ideales 
colectivistas. Aparece el extranjero, el enemigo, el otro. Parecen lejanos 
los pensamientos que dieron espacio a la democracia liberal como mode-
lo político por excelencia en Occidente. Lo emocional, lo identitario, lo 
sentimental, parecen jugar un papel cada vez más central en la conducción 
de los asuntos públicos. Entonces, ¿cómo no decir demasiado, cómo no 
decir muy poco o comunicarlo de la manera equivocada? Sin embargo, 
creo que es posible hablar desde el psicoanálisis para precisamente tratar de 
comprender los procesos mentales que se dan en un individuo, así como en 
los pequeños y grandes grupos sociales que conforman naciones. Es tratar 
de darle sentido a las acciones y a las narrativas individuales y grupales, 
es tratar de comprender y elaborar para poder construir un mejor futuro 



39Margareta Hargitay

para las próximas generaciones. Desde el psicoanálisis debemos tener un 
compromiso y un comportamiento ético frente a nuestras comunidades. 
Podemos ayudar a las comunidades menos privilegiadas a tener una voz 
propia que se exprese en contra de la violencia de toda índole.

Hace un tiempo escuché una presentación del psicoanalista nortea-
mericano Cristohper Bollas (2020), en donde nos anima a aplicar nuestra 
comprensión de los fenómenos mentales, nuestra comprensión de la con-
dición humana, sobre el mundo o escenario político, y quedé aún más mo-
tivada en tratar de contribuir desde mi comprensión psicoanalítica no sólo 
en el trabajo con mis pacientes en la clínica sino también con los grupos 
sociales en sus diferentes dinámicas.

Estos son tiempos difíciles, la pandemia nos ha convertido en un 
grupo humano global. Nos vemos afectados, en todos los países del mun-
do, por este virus que entra en nuestro cuerpo de forma intrusiva y vio-
lenta. Así como entran en nuestra mente ideas intrusivas de conspiración 
y terrorismo. Esta situación despierta nuestras ansiedades más primarias 
de desam paro, fragilidad, vulnerabilidad y muerte. Tememos por nuestra 
familia, por nuestros amigos, por los pacientes y por nosotros mismos. 
Hacemos uso de diferentes mecanismos de defensa para tratar de elaborar 
el duelo por las pérdidas, el dolor mental y el dolor social. Es una crisis 
humana multidimensional que se traduce en una gran devastación social. 
En donde las redes sociales y los medios de comunicación juegan un rol 
fundamental para la información y la desinformación de los ciudadanos, 
escudados tras la libertad de expresión y muchas veces del anonimato. Li-
bertad de expresión tan fundamental y necesaria para poder hacer accesible 
la información veraz a las grandes masas. Nos infl uyen en qué leer, qué 
comprar, por quién votar y así sucesivamente, nos inundan de narrati-
vas parciales y fragmentadas. Entonces ¿cómo usar los medios digitales a 
nuestro favor y no ser gobernados por ellos? El mundo digital también nos 
permite conectarnos con los otros, con lo diverso, con lo diferente, generar 
vínculos y fortalecer y promover encuentros como este, donde se pueden 
discutir las ideas para ser escuchadas, pensadas y no atacadas ni destruidas.

Es desde ese lugar, que quiero que nos interroguemos sobre nuestra 
participación y la posibilidad de involucrarnos aún más en ayudar, de for-
ma activa, a que los protagonistas de las políticas, los representantes del 
poder puedan escuchar y pensar fuera de su ideología. Los individuos que 
conducen o ejercen infl uencia en grupos sociales pequeños y grandes, sean 
estos grupos de índole política o no, presentan diversas conductas psicopá-
ticas, sociopáticas y fanáticas que van a afectar grandemente la posibilidad 



40 Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo”

de construir naciones democráticas con capacidad de pensamiento auto-
crítico. Cuando un grupo grande presenta características fanáticas, según 
el psicoanalista brasileño Roosevelt Cassorla (2020), estamos frente a una 
situación muy peligrosa. Sabemos que hay una estrecha correlación entre el 
fanatismo y el resentimiento transgeneracional, lo cual lo convierte en un 
problema histórico muy complejo. Los problemas transgeneracionales es-
tán permanentemente presentes y activos (Lutenberg, 1994). A cada nueva 
generación le cabe la tarea de efectuar una revisión trascendental de los 
resentimientos históricos transmitidos de generación en generación. Están 
entonces el resentimiento y la venganza como representantes de aspectos 
sádicos que serán descargados sobre el otro (enemigo) y los aspectos ma-
soquistas que nos harán pasivos frente a la violencia individual o social. El 
gran desafío no es “olvidar”, sino tratar de resolver la herencia de rencores, 
muertes, destructividad y humillación que cada generación recibió.

El líder hipnotiza a multitudes producto de identifi caciones proyecti-
vas y las convierte en masas eufóricas, sumisas o agresivas. Es una situación 
del todo o nada donde se exige una lealtad total. Las consignas justicieras 
son muy adictivas y se pasa fácilmente a integrar comités de control ciuda-
dano. Este grupo o individuo se cree poseedor de la verdad, no hay cabida 
para la duda. Transforma la realidad para satisfacer sus deseos conscientes 
e inconscientes. Puede transformar una mentira en una supuesta verdad. 
Los hechos que no coinciden con su creencia son aislados o pervertidos. 
Se considera infalible y no siente culpa. En nombre de su verdad todo está 
justifi cado. No hay cabida para la tristeza, tolerancia, diferencia, culpa ni 
reparación. Viven en un mundo hiperreal. Sabemos que todo individuo 
puede crear su propia narrativa, vivir en la fantasía y no en la realidad. Pero 
sabemos que esta capacidad de proyectar lo malo en el otro, quedarse con 
lo bueno, construir su propio mito heroico, creer que sabe todo lo que 
se debe saber es altamente peligroso en manos de los conductores de una 
nación y que pueden conducir a toda una nación a un proceso psicótico 
grupal. Tener una idea clara, poder discriminar, lograr salir de la confusión 
mental es muy difícil para el individuo sumergido dentro de dos grupos 
ideológicamente opuestos. Esta atmósfera psicótica difi culta la capacidad 
de pensar y discriminar. Es un ataque severo al pensamiento, un ataque 
masivo a la mente. El que piensa o trata de pensar diferente se ve agredido, 
descalifi cado y devaluado. Puede sentir el profundo desprecio que siente el 
otro y debe tomar en serio la violencia que se ejerce sobre su capacidad de 
pensar diferente, de ejercer su alteridad. Se ve gravemente afectado el juicio 
de realidad y la capacidad de evaluar los hechos. 



41Margareta Hargitay

En otro twitter desde Venezuela se dijo:
“Partir en dos de miedo al personal humanitario de un país resta, de-

bilita, disminuye, aunque se esté en control de la fuerza” (Anónimo, 2020).
Para esta persona, súbitamente, en cuestión de minutos, la realidad so-

cial se había vuelto siniestra, ya que toda la “ecología” local, familiar y previ-
sible (Heimlich) se había vuelto extraña, no familiar (Unheimlich). A partir 
de esa experiencia –y por un tiempo variable– lo esperable es siniestro.

Podremos los psicoanalistas ser el tercero que sin prejuicios y pre-
conceptos favorezca la triangulación para que estos grupos aparentemente 
tan diferentes puedan encontrar algunos puntos de encuentro y puedan 
desarrollar empatía por el individuo que dicen proteger y por el cual apa-
rentemente luchan batallas. La triangulación podría permitir la aparición 
de nuevos pensamientos, abre un tercer espacio. La idea es no abandonar 
los espacios públicos ni las instituciones. No es tener una disertación sólo 
teórica, es hacer o ayudar a pensar a las personas por sí mismas y no solo 
a seguir los lineamientos sin poder pensar, ni discriminar ni afi nar la per-
cepción.

Crear puentes de comunicación que nos permitan acercarnos los 
unos a los otros. Si sucede el splitting, esta situación se hace imposible y 
lamentablemente muy difícil de resolver, ya que se le proyecta la culpa al 
otro. Como psicoanalistas, podemos encontrar estructuras o confi guracio-
nes mentales muy parecidas en grupos sociales o políticos como se ve en 
los pacientes en el consultorio.

Es muy importante reconocer la necesidad de contar con institucio-
nes sanas e independientes donde se vele porque los individuos en lo par-
ticular y en lo grupal sean responsables por sus acciones. Esta es una lucha 
que debería ser continua y no debería bajarse la guardia para poder man-
tener una sociedad con un sistema de salud mental lo más sano posible. 
Una sociedad donde la libertad de expresión y pensamiento sea usada en 
forma constructiva para el bienestar general y no de unos pocos. Que exis-
tan responsabilidades y consecuencias sobre las palabras que se dicen y los 
actos que se ejerzan sobre otros, es fundamental. Donde haya un sistema 
institucional de justicia confi able y creíble. 

Es evidente que para nosotros enfrentar este nivel de dolor social y 
grupal es muy doloroso y representa una carga mental importante. Nos 
quedamos muchas veces en la intelectualización para defendernos, pero 
también necesitamos ser tocados por las emociones un poco más. A veces 
tratamos de sacudirnos rápidamente esa sensación incómoda y egodistóni-
ca que nos confronta diariamente. Por eso los analistas, igual que el resto 



42 Comentarios a la conferencia “Autoritarismo y osos danzantes:
Implicaciones para un nuevo comienzo”

de los seres humanos, tendemos a anestesiar nuestras emociones, porque 
nuestra mente individual no está en capacidad de contener el dolor gru-
pal. Tendemos a usar mecanismos de defensa que nos permiten evadir y 
seguir manteniendo cierto equilibrio en nuestra salud mental. Surge la alu-
cinación negativa para dejar de ver la extrema pobreza, la desnutrición, la 
violencia de toda índole. Nuestros aspectos psicopáticos aparecen cuando 
justifi camos infringir pequeñas normas para poder subsistir en el caos. Sin 
embargo, el solo hecho de poder reconocer estos aspectos nos da la opor-
tunidad de usar la escucha activa en grupos sociales y políticos muy radi-
calizados, porque aunque no estemos de acuerdo, se puede empezar por 
escuchar al otro y así, tal vez, el otro también pueda empezar a escucharse 
y a escuchar al supuesto enemigo.

Así como la alucinación positiva corresponde a “ver lo que no existe”, 
la alucinación negativa consiste en no ver lo que existe. El efecto secunda-
rio de estas defensas es que puede llegar a aislar y tabicar la subjetividad del 
principio de realidad.

En diversas ocasiones estas defensas trabajan y operan para eyectar de 
la mente la vivencia de lo siniestro que se deriva de la corrupción prove-
niente de las autoridades del poder ejecutivo, legislativo y judicial. Resulta 
peligroso confundir esta amputación perceptual del registro del peligro 
que genera la alucinación negativa, con los procesos de desconocimiento 
consciente determinados por la represión.

Como lo dice Lutenberg (2002) “cuando la cultura genera terror en 
forma constante produce efectos individuales de extrema desestructura-
ción que no están en relación directa con la interdicción de la sexualidad 
humana –en los términos planteados por Freud– sino con la denigración 
de la dignidad de lo humano. Podemos decir que en el instante en que en 
el mundo externo estalla un hecho de violencia social, en el mundo interno 
se produce una desestabilización equivalente a la que ocurre en la trama 
social institucional.

Los sistemas sociales tienen la propiedad de adquirir múltiples equi-
librios que se cristalizan en estructuras más o menos estabilizadas. Cuando 
existe una adecuada armonía entre el individuo y su medio social, se dan 
las condiciones para que, en forma constante, se reproduzca en su psiquis-
mo el circuito que va desde la indiferenciación a la diferenciación. En este 
contexto, la represión y la culpa están al servicio de la creación”

Si nos quedamos con nuestro lenguaje complicado, solo nos hablamos 
a nosotros mismos y no salimos a confrontarnos con nuestras circunstan-
cias que nos rodean y con las que, desde nuestra escucha y comprensión, 



43Margareta Hargitay

podríamos colaborar. Los psicoanalistas debemos trabajar en conjunto con 
otros grupos académicos y profesionales para aportar nuestra capacidad, 
tolerar la diferencia y aportar nuestra capacidad de integrar los aspectos 
más escindidos. Unirnos a otras especialidades para seguir investigando 
cómo hacer predominar las fuerzas de Eros sobre Tánatos. Porque aunque 
el camino sea tortuoso, difícil y lleno de incertidumbres, no debemos dejar 
de participar y ayudar a recorrerlo de la mejor manera posible. Y citando al 
Dr Jonathan Sklar…”el pensamiento analítico nos instrumenta si somos lo 
sufi cientemente valientes para examinar los contenidos de esta caja de Pan-
dora y así poder encontrar la esperanza en el auto y hetero-conocimiento. 

Y me pregunto: ¿Por qué no hacerlo?…¿ quién puede prever el des-
enlace?”. Y termino mi presentación con un ejemplo de encuentro y espe-
ranza (proyecto en construcción, que ganó el premio Sigourney a cargo de 
la psicoanalista israelí Mira Erlich-Ginor quien dirige el grupo: Partners in 
Confronting Collective Atrocities) que por ahora ha facilitado el reencuen-
tro entre analistas de Israel y los analistas alemanes para poder elaborar los 
traumas del holocausto y pasar así a un segundo tiempo de reencuentro 
entre sus respectivos ciudadanos.

Referencias bliográfi cas

Amati Sas, S. (2008). La violencia social traumática: un desafío a nuestra adaptabili-
dad inconsciente. Revista de la Sociedad Argentina de Psicoanálisis, 11/12, 275-292.

Bollas, C. ( 8 de Agosto, 2020). Civilization and the Discontented: A Presentation by 
Chistopher Bollas [Archivo de video]. Youtube. https://youtu.be/7eBWG_DgRAo

Cassorla, R. (17 de Agosto, 2020). Fanatismo: Refl exiones basadas en fenómenos en el 
campo analítico [Podcast]. Spotify.

 https://open.spotify.com/episode/1PfzqR2K6dA41uRKJ2r9WS?si=Zdhy1U9P-
QPGcSShaFQ1AgA

Lutenberg, J. (1994). La violencia social y el mundo interno. Actualidad psicológica, 
213, 19-22.

________ (2002). Malestar en la Cultura Contemporánea. Lo Siniestro. Psicoanálisis, 
24(1/2), 111-128.

Moreno, C. (20 de noviembre, 2019). Réquiem por Anna Ajmátova. Al Poniente. 
https://alponiente.com/tu-mano-es-mi-destino-requiem-por-anna-ajmatova/

Sklar, J. (14 de Julio, 2020). Dark times: Psychoanalytic perspectives on politics, history 
and mourning [Archivo de Audio]. New Book in Psychoanalysis.

 https://open.spotify.com/episode/1EkVlXXE3gmbJusTI5DuaU?si=f1btLjAeT-
LeiRQ53t0TbXQ



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Enfermedad populista
Carlos Rasquin1

Resumen
El presente trabajo revisa el concepto de populismo aplicado a líderes, 
agrupaciones o gobiernos de masas. En él se exploran los antecedentes 
de la literatura psicoanalítica sobre diversas dinámicas y características 
presentes en personas que asumen estos liderazgos; se explican los com-
ponentes del escenario populista y se diferencia una propuesta populis-
ta de una democrática.

Introducción

La vida social, como la individual, tiene sus tiempos apacibles y ruti-
narios y también sus estremecimientos, en intensos latidos de convulsión y 
afanes, expresión de confl ictos y sufrimientos como colectividad, e ímpe-
tus de cambio y desarrollo en la búsqueda del bienestar.  

Estos sacudimientos son tan antiguos como la heroica revelación del 
pueblo esclavo en Egipto, los movimientos de liberación colonial o los 
reacomodos en el orden de clases, como la revolución francesa o la bolche-
vique, que han tenido un cierto propósito y plan de cambio.

Hay otras crisis sociales, con fuerte conmoción del orden habitual, 
que se han denominado movimientos populistas, pues son protagonizados 
por ese conglomerado de habitantes denominado pueblo, enardecido y 
movilizado en reclamo de cambios radicales y apremiantes reivindicaciones.

Generalmente ocurren en países o regiones que han entrado en un 

1 Carlos Rasquin es médico psiquiatra, psicoanalista, miembro titular en función didáctica 
de la Sociedad Psicoanalítica de Caracas, miembro de IPA y Fepal.



45Carlos Rasquin

estado de tensión y crisis, en razón de fuertes fallas en la efi ciencia y provi-
sión de abastecimiento y servicios básicos, amenazando y afectando el nivel 
de bienestar esperado por la población.

Defi niciones

El primer problema con el populismo es el carácter confuso, difuso 
del concepto, en lo cual coinciden los diferentes analistas acerca del tema.

Se diferencia de categorías sociales como liberalismo, socialismo, de-
mocracia, comunismo, totalitarismo, aunque en los hechos o proclamas el 
populismo bordea o alega membresía a uno o varios de esos sistemas. Quizás 
esa imprecisión programática e ideológica sea uno de sus rasgos relevantes.

En su aparición y presentación inicial, estos movimientos tienden a 
cautivar con una propuesta, en un clima de cambios y soluciones impac-
tantes, justicieras e inmediatistas, sin mucho apego al orden legal vigente.

El término populista se aplica usualmente a líderes, agrupaciones o 
gobiernos, que ofrecen, exigen o desarrollan políticas de auxilio y provisión 
generalizadas y que generalmente esgrimen un discurso de halago y com-
placencia hacia las masas. Usualmente exigen o activan medidas reivindi-
cativas hacia los sectores más necesitados, de carácter inmediatista y fuerte 
confrontación al esquema funcional en curso.

Dornbusch y Edwards (1991), dos economistas especialistas en La-
tinoamérica, lo expresan así: Entendemos por populismo, un enfoque del 
análisis económico que hace hincapié en el crecimiento y la redistribución 
del ingreso, que minimiza los riesgos de la infl ación, del fi nanciamiento 
defi citario y la reacción de los agentes económicos ante las políticas “agre-
sivas”, que operan fuera del mercado. 

El populismo puede tener categoría de cuadro social identifi cable en 
sus componentes, dinámica y propósitos, diferenciable de otras categorías 
de apariencia análoga, como la democracia, donde la participación de fac-
tores psicológicos de los actores protagónicos, es de enorme importancia y 
es el ángulo que queremos abordar y desarrollar.

Antecedentes

En 1912, aparece un libro del francés Le Bon, que causa un enorme 
interés: Psicología de las masas, donde explica que el individuo, expuesto e 



46 Enfermedad populista

involucrado en una multitud más o menos organizada, que él llama una 
masa psicológica, puede sentir, pensar y actuar de manera enteramente di-
ferente a su habitual proceder, tomado por una suerte de estado hipnótico, 
destacando la sugestión recíproca entre los individuos y el poderoso efecto 
del prestigio conductor (como se citó en Freud, 1921).

En 1921, Sigmund Freud retoma el tema en Psicología de las masas 
y análisis del yo, ampliando el asunto de la sugestión y la relación con el 
hipnotizador, con quien el participante se identifi ca. 

En ese escenario, Freud avanza en la elaboración de toda una teoría 
sobre el desarrollo de la personalidad, comenzando con la identifi cación 
como la más temprana exteriorización de una ligazón afectiva con otra 
persona. El paso de lo que uno querría tener, al paso de lo que uno querría 
ser. Preámbulo para las experiencias de identifi car ideales del yo y en qué 
instancias de la realidad, reconocer esos ideales, para articularse y entregar-
se a personas y causas. Así, el encuentro con objetos que pueden ser objeto 
de ese enamoramiento que llamamos la idealización. La idealización puede 
recaer en la persona objeto de esa pasional concentración de bondades, 
que originalmente proceden de infantiles construcciones narcisistas de lo 
anhelado. Freud lo argumenta con esa precisión pues ya ha elaborado el 
tema en 1914, en Introducción al narcisismo.

Entonces, la idealización puede recaer en alguna Dulcinea, con el 
consabido endiosamiento de la amada, cargada con todos los quilates de 
los ideales del yo, que resulta inevitablemente empobrecido en esta suerte 
de auto sacrifi cio. “El objeto ha devorado al yo”. “El objeto se ha puesto en 
el lugar del ideal del yo”. Pero la Dulcinea puede ser un líder sobrevenido, 
enarbolando una causa ruidosa y salvadora, alentada por una muchedum-
bre de fanáticos, que contagiosamente promueven la “buena nueva”, acti-
vando ese cuadro social que reconocemos como un movimiento populista.

También es pertinente revisar los aportes de Freud en 1913 con Totem 
y tabú, donde se refi ere ampliamente a la hipótesis de la horda primitiva, 
gobernada despóticamente por un macho fuerte, como forma primordial 
de la sociedad humana, que podría reproducirse en crisis que promueven 
esas masas humanas en ebullición, como un estado de regresión a una ac-
tividad anímica y social, primitiva.

En 1914, Freud nos introduce en el narcisismo al describir esa bi-
furcación amorosa que es la líbido de objeto y la líbido del yo, es decir, el 
amor al otro y el amor a sí mismo, como vertientes naturales y normales y 
deja en consideración el desbalance de un narcisismo patológico.

Otro aporte muy importante lo hace el psicoanalista alemán, Erich 



47Carlos Rasquin

Fromm, en el denso análisis que hace del nazismo en su libro El miedo a 
la libertad, considerando la interacción entre los factores psicológicos y 
sociológicos desde la perspectiva del desarrollo de la individualidad y la 
libertad correspondiente, hasta afi rmar que el problema del fascismo y los 
totalitarismos son, esencialmente, psicológicos.

Fromm expone dos tipos psicológicos como base de proyectos como 
el fascismo italiano, el nazismo alemán y el comunismo soviético: el ca-
rácter autoritario y el autómata. El líder dominante y el seguidor sumiso. 
Dispone de la autobiografía de Hitler para ilustrar el carácter autoritario, 
donde encuentra la presencia simultánea de tendencias impulsivas, sádicas 
y masoquistas. 

El sadismo como impulso dirigido al ejercicio de un poder ilimitado 
sobre otras personas. El masoquismo, como impulso dirigido a la disolu-
ción del propio yo, en un poder omnipotente. Tanto las tendencias sádicas 
como las masoquistas se deben a la incapacidad del individuo de sostenerse 
por sí solo, necesitando entonces de una relación de carácter simbiótico, 
entre un personaje poderoso dominante y un cómplice obediente, destina-
da a aliviar la soledad, el desamparo y la fragilidad.

Componentes del escenario populista

Intentaré una composición del escenario populista, señalando e in-
tegrando cuatro factores y actores, que convergen en el cuadro populista:

LÍDER
 DOLOR ILUSIÓN

MASA

Comenzaré aclarando que no creo que se pueda jerarquizar el carácter 
determinante de ninguno de los componentes destacados. Parece más una 
conjunción de factores principales.

Líder. La mayoría de los autores coinciden en que la característica 
relevante del líder de un acontecer populista es su condición carismática, 
encantadora, con don de palabra, seductor, de efecto empático sobre las 
multitudes, que genera admiración, afecto y la creencia de que es portador 
de verdades y soluciones. A tal efecto debemos citar al sociólogo alemán 
Max Weber, quien le otorgó gran importancia al carisma, término que se 
aplica a cierta cualidad en la personalidad de un individuo, por virtud de 



48 Enfermedad populista

la cual es considerado diferente de los hombres comunes y tratado como si 
estuviera dotado de poderes o cualidades sobrenaturales, sobrehumanas o 
excepcionales. Cualidades no accesibles al común de las personas, percibi-
das como de origen divino, mágicas o arquetipales. Este rango se otorga a 
profetas, líderes militares o héroes en algún sentido. Otros autores destacan 
que la persona carismática requiere de seguidores con necesidades incons-
cientes que la persona carismática satisface. El líder carismático entra en 
escena.

Es ineludible considerar las fantasías conscientes e inconscientes, en 
el desempeño de roles de poder, que ese personaje carismático encuentra 
propicio protagonizar y ejercer, satisfaciendo requerimientos narcisistas de 
gratifi cación y plenitud, confi gurados en etapas tempranas de su desarrollo 
personal, donde las carencias y privaciones son una realidad elaborable o 
por el contrario, fi jadas como huella traumática, que debe ser aliviada y 
compensada a cualquier costo.

Otros desarrollos del psicoanálisis han ampliado la comprensión de 
estos personajes que lideran movimientos de masas arrolladores, que lo-
gran marcar el rumbo de una comunidad o de un país.

Los aportes de Heinz Kohut y Otto Kernberg sobre los trastornos de 
personalidad, especialmente narcisistas, nos aportan comprensión respecto 
a esta problemática. En 1984, Kernberg (1985) describió un narcisismo 
normal infantil y adulto. También un narcisismo patológico, que retrata el 
perfi l y la dinámica interna y conductual de estos cuadros, que pueden ser 
reconocidos en muchos de estos descollantes líderes. Han sido portadores 
de complejas y dañinas patologías, con grave perjuicio para las sociedades 
donde han surgido y les han dado su respaldo. Una enfermedad individual, 
extendida como enfermedad colectiva. 

El líder con trastorno de personalidad narcisista propicia un clima de 
grandiosidad y megalomanía en lo que hace, dice y proclama. Alterna una 
falsa empatía, con arrogancia y ruda agresividad hacia sus adversarios. Tie-
ne una enorme necesidad de admiración. Explota a los allegados y alberga 
intensos sentimientos envidiosos. En términos de Kernberg, este tipo de 
personajes encarna un narcisismo maligno.

En 1943, Henry Murray, psiquiatra de Harvard Psychological Clinic, 
realizó un denso estudio, Analysis of the personality of Adolph Hitler, que, 
en los términos clínicos de la época, describe un trastorno de personalidad 
narcisista y paranoide.

En Venezuela, desde la aparición violenta y avasallante del militar 
Hugo Chávez, un grupo de especialistas en salud mental afi rmamos y de-



49Carlos Rasquin

nunciamos el trastorno de personalidad narcisista y paranoide del líder 
sobrevenido: María Josefi na Bustamante, Carlos Rasquin, Eloy Silvio Po-
menta, María Cristina Ortega, entre otros. En 2005, Cristina Marcano y 
Alberto Barrera Tyszka, publican Chávez sin uniforme, biografía referencial 
del caudillo. 

Donald Trump entró en la política norteamericana cumpliendo la 
normativa del Partido Republicano para ser candidato y también la nor-
mativa electoral nacional, para convertirse en Presidente. Dejaba ver su 
megalomanía como bandera, ofreciendo un bienestar excepcional, a su 
gusto y medida, que cautivó a una buena parte del país. Su maltrato a la 
población negra, a los inmigrantes así como su desdén por el país arrollado 
por el coronavirus, dejó ver su naturaleza narcisista, contraria al bienestar 
colectivo. Perdió las elecciones, lo cual era inconcebible para su ego gran-
dioso. Manipuló a sus seguidores fanáticos para el asalto al Congreso, con 
el fi n de desbaratar el acto que proclamaría su derrota, confi rmando su 
dañina esencia populista.

Ejemplos de enfermedad populista en Europa, en América Latina y 
en Norte América. 

Masa. Es la multitud de seguidores. Los adherentes al líder carismáti-
co y su propuesta. Es el individuo diluido en la muchedumbre, confi ado e 
infatuado en una suerte de certeza reivindicadora. Toda comunidad genera 
un liderazgo, que dependerá en gran medida de la percepción que los in-
dividuos tengan de sí mismos y de la coyuntura que enfrentan. Así, surgirá 
una conexión signifi cativa y particular en ese binomio masa líder. El suje-
to urgido y desesperado, inseguro y con precario equipamiento personal 
para sostenerse y lograr su bienestar, será muy propenso y receptivo a un 
líder ruidoso en su oferta salvadora, que dibuja a una fi gura adulante y so-
breprotectora hacia el llamado pueblo. Con este término generalmente se 
describe a sujetos miserables en sus condiciones materiales y de valoración 
social; excluidos, desmoralizados, descreídos de sus recursos generadores 
de bienestar, que deben entonces ser rescatados y salvados.

Esta autopercepción negativa puede activarse por vía de una suerte de 
regresión, en momentos de crisis, que afectan y amenazan el status social y 
económico de la población. En lo inconsciente, se puede revivir el desam-
paro de la temprana infancia y la ilusión por unos padres super héroes.

Al fi nal, surge esta interrogante: ¿hasta qué punto el movimiento po-
pulista está construido en el encuentro de la necesidad narcisista de reali-
zación grandiosa de un líder herido de pequeñez, con una muchedumbre 
urgida de alivio a vacíos infantiles internos?



50 Enfermedad populista

Dolor. Es lo más veraz de este cuadro. Las crisis populistas no surgen 
de la nada. Ocurren en sociedades que sufren cambios y reveses severos 
en sus provisiones de bienes, servicios, trabajo, estabilidad y esperanza de 
bienestar. Esto pone a prueba a esa sociedad y su capacidad de aportar so-
luciones tangibles y creíbles. Pone a prueba instituciones y personas a cargo 
de cumplir esos requerimientos.

La precondición de esos procesos populistas es un tiempo de graves 
frustraciones y sufrimiento social. Carencias, desempleo, retrocesos en la 
salud, educación, servicios y derechos civiles, enturbiándose la esperanza 
de mejoría.

En este escenario crece, intensamente, un sentimiento muy tenaz que 
es el resentimiento. Una memoria y huella que se incorpora en el accionar 
y reclamar de los afectados. El dolor sería el sentimiento proporcional a 
las privaciones y reveses padecidos. Pero esto puede persistir más allá del 
sufrir presente, acompañando al doliente no solo en la búsqueda del alivio 
de las calamidades, sino como un norte de rabia, revancha y castigo, que 
genera una nueva oleada de confl ictos y destrucciones a personas, bienes e 
instituciones.

Este comportamiento se corresponde con un sujeto que ha sido in-
vadido por la imagen de un objeto dañino y maltratador, que no logra 
ser removido ni sanado, quedando como guía y leitmotiv ante la realidad 
del afectado. Esto es lo que conocemos en psicoanálisis como un ataque 
envidioso: una fantasía y conducta del infante que se siente privado de un 
bien, viendo a otro que lo posee y disfruta, reaccionando para destruirlo, 
cancelar su disfrute y pretender aplacar su acuciante furia. 

De esto se ha escrito ampliamente. También está documentado en el 
contenido de textos y conductas de activistas y caudillos revolucionarios, 
de aparente propósito justiciero.

Ilusión. El movimiento populista cabalga sobre el sueño de la bús-
queda del bienestar colectivo, razón legítima y universal. Pero el afán y as-
piración populista tiene rasgos y objetivos particulares en el qué y el cómo. 
Es un anhelo intempestivo y apremiante de soluciones muy concretas, in-
mediatistas y simplistas, que se complementan con la oferta complaciente 
y mesiánica del líder carismático y oportunista, conocedor de las carencias 
y avidez de la muchedumbre. El seguidor, agobiado de penurias, angustias 
y desesperación, se confía a un caudillo decidido a reivindicar a los dolien-
tes seguidores. 

Las improvisadas “soluciones” diseñan planes y ofertas redentoras, sin 
fundamento realista, tomando por la fuerza los bienes existentes, descono-



51Carlos Rasquin

ciendo personas, instituciones y esquemas legales, favoreciendo un espejis-
mo de alivio y provisiones, propiciando un caos y destrucción agravados, 
más temprano que tarde.

Discusión

En los hechos y en los discursos, las propuestas y experiencias sociales 
pueden resultar confusas y ambiguas en su naturaleza programática e ideo-
lógica, resultando difícil para los ciudadanos y analistas, califi car lo que es 
populista y lo que es democrático.

Soy de los que piensa que sí es posible deslindar lo que es populismo 
de lo que es democracia, evaluando la ejecución de propuestas, caracterís-
ticas del liderazgo y la subjetividad del adherente de una u otra causa.

Ya he mencionado el carácter intempestivo y los planes inmediatistas 
de la propuesta populista, ejecutada por un líder idealizado a quien se 
le concede la improvisación y el accionar fuera de los códigos legales en 
uso. Con frecuencia se desarrolla un espíritu de fanatismo, que polariza a 
la sociedad en cuestión y el nuevo régimen va imponiendo un modo to-
talitario de gobernar, con seguidores cada vez más sumisos y obedientes, 
confi ados en una prometida redención. En este contexto, el seguidor está 
tomado por una precaria imagen de sí mismo; sufrido y múltiplemente 
frustrado, por lo cual necesita aferrarse a los indicios de ser atendido y 
protegido por el llamativo líder y las ofertas emergentes.

La propuesta democrática es menos ruidosa y prometeica, pero sue-
le tener una densidad de trayectoria, de esfuerzos, agrupaciones e institu-
ciones que se guían por reglas de acción conocidas por esa comunidad, con 
dirigentes que deben haber demostrado capacidad, compromiso y aportes 
a su comunidad.

Al sujeto actor de procesos democráticos se le denomina ciudadano; 
el habitante, constructor y sostén de ciudadanía y comunidades. También 
es el reconocido pilar de sociedades estables, que generan bienestar, su-
mando y tomando en cuenta el sentir y la opinión de sus integrantes, 
generalmente organizados en gremios, asociaciones de vecinos, partidos 
políticos, que cuentan con medios accesibles de expresión y mecanismos 
de presión y decisión como el voto libre y general. 

El espacio respetado y alentado para el ciudadano tiende a generar un 
sujeto con sueños, equipado con herramientas constructivas, crítico, más 
autónomo, que se reconoce con un potencial productivo. 



52 Enfermedad populista

El ciudadano equipado se construye y constituye en esos semilleros 
que son la familia, la escuela, los planes educativos y deportivos que ense-
ñan a convivir, reír, crecer, aprender y servir. 

Aunque ni la familia ni la escuela pueden ser considerados un ám-
bito propiamente democrático (eso corresponde a los grupos de adultos), 
si debe ser el punto de partida del respeto al otro, del ser escuchado, ser 
provisto de lo primordial y ser formado para convivir con afecto y com-
prensión hacia los demás y hacia sí mismo, preámbulo y soporte de una 
sociedad democrática.

Responsabilidad política del ciudadano

Existe un abanico de propuestas y procedimientos que serían la con-
trafi gura del populismo caótico, de las dictaduras y los totalitarismos. Las 
constituciones republicanas, el ejercicio electoral libre y general, partidos, 
gremios y medios de comunicación representativos. 

Para que estas instituciones y herramientas funcionen deben estar 
sostenidas y protagonizadas por personas en condiciones de ejercer una 
responsabilidad política como ciudadano. Educados y desarrollados en la 
noción de que ellos cuentan, suman, hacen voz y grupos, que tienen que 
ser oídos y tomados en cuenta. Que han crecido siendo oídos y tomados 
en cuenta, para aprender a hacer y ser útil. No quedar atascado en la frus-
tración, ni ahogado en la rabia de los abusos y los maltratos. Han sabido 
sumarse al quehacer familiar, al grupo de amigos, al equipo deportivo, al 
centro de estudiantes. Han aprendido la solidaridad ante la desgracia de 
cualquier tamaño, a desarrollar todas las formas de expresión a su alcance, 
a tener referentes convincentes de cómo se quieren bien las personas y 
como dirimen los confl ictos con respeto y comprensión a las partes.

Estos aprendizajes y desarrollos, ocurren en la comunidad pequeña 
de la novela familiar, escolar, vecinal, que en buena salud, forma a un 
sujeto equipado, crítico, y productivo. Este ciudadano y este acontecer 
referidos, será la contrafi gura de los fenómenos aluvionales de masas, que 
irrumpen como milagrosas cruzadas redentoras, para devenir en pesadillas 
destructivas.

El psicoanálisis es una visión y un proceder que parte del respeto al 
individuo, reconociendo la importancia del vínculo estable y cuidadoso 
de las personas, desde su génesis y en sus etapas. El psicoanálisis es un 
comprensivo aliado de todos los eventos precursores y formadores de un 



53Carlos Rasquin

ciudadano sólido, articulado a sus semejantes, que cuida, se cuida, aporta 
y, como decía Freud, es capaz de amar y trabajar.

 
 Referencias bibliográfi cas

Dornbusch R. y Edwards S. (1991). Th e macroeconomics of populism in Latin America. 
University of Chicago Press. 

Freud, S. (1921). Psicología de las masas y análisis del yo. Obras completas, Vol. XVI-
II. Buenos Aires: Amorrortu.

________ (1914). Introducción al narcisismo. Obras completas, Vol. XIV. Buenos 
Aires: Amorrortu.

________ (1913). Totem y tabú. Obras completas, Vol. XIII. Buenos Aires: Amorrortu.
Fromm, E. (1941). Miedo a la libertad. Buenos Aires: Editorial Paidos, 1977.
Kernberg, O. (1985). Borderline conditions and pathological narcissism. London: Ja-

son Aronson Inc.
Murray, H. (1943). Analysis of the personality of Adolph Hitler. New York: Cornell 

University Law Library.



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Comentarios a la conferencia
“Enfermedad populista”

Daniel S. Benveniste1

El populismo es un discurso y un estilo de liderazgo en el que el po-
lítico engancha al pueblo mostrando su intento de entender y manejar sus 
preocupaciones, que el sistema gubernamental establecido y los grupos de 
élites ignoraron.

En Estados Unidos el término populismo no es solamente un discur-
so maligno. Tiene su lado benigno también. El populismo es atractivo para 
el pueblo, y está basado en su empatía con éste y en la determinación de 
resolver los problemas que los gobiernos y élites han ignorado.  Pero puede 
convertirse en algo maligno en las manos de un demagogo que busca apo-
yo del pueblo para hablar de sus deseos y prejuicios, en vez de estrategias 
lógicas y pensamientos racionales para resolver los problemas.

Carlos Rasquin dijo:  “En su aparición y presentación inicial, estos 
movimientos tienden a cautivar con una propuesta, un clima de cambios 
y soluciones impactantes, justicieras e inmediatistas, sin mucho apego al 
orden legal en uso”.

Este populismo busca soluciones sencillas para problemas complejos 
y tiene una tendencia a seguir hacia la demagogia y el totalitarismo. El 
populista habla sobre su gran amor por el pueblo pero son manipuladores 
que no tienen amor por nadie más allá de sí mismos.

El populista tiene una gran capacidad de encantar al pueblo con su 
estilo audaz, su supuesto coraje y su capacidad de romper las reglas de la 
sociedad en una manera que fascina al pueblo. Ellos rompen las normas 
del comportamiento de una manera que nosotros no podemos ignorar. Es 

1 Daniel Benveniste, PhD, psicólogo clínico con práctica privada en Sammamish, Washin-
gton en los EE.UU. Es miembro honorario de la Asociación Americana de Psicoanálisis y 
es profesor invitado de psicología clínica en el Centro de Salud Mental de Wuhan, en la 
República Popular de China.



55Daniel S. Benveniste

vulgar, audaz, teatral, llamativo y nos deja diciendo “No lo puedo creer. Es 
increíble”. ¿Pero qué podemos hacer de diferente si lo creyéramos?

Chávez llegó a Mirafl ores en febrero de 1999 y yo llegué a Caracas en 
marzo, un mes después. Al comienzo de su presidencia, escuché uno de sus 
discursos en que dijo algo como, “Cuando yo era niño éramos tan pobres 
que yo tenía una bicicleta sin frenos”. Cuando escuché este relato dije, 
“Esta es su autobiografía. Él no tiene frenos. No tiene límites, no tiene un 
superyó bien estructurado”. La gente civilizada queda fascinada por gente 
con un superyó débil, porque éstos hacen lo que nosotros quisiéramos 
hacer pero no hacemos por nuestra socialización. Chávez no tenía frenos. 
Hitler no tenía frenos y mandó a su ejército a morir en Rusia. Trump tam-
poco tenía frenos, aunque todo EE.UU., durante años, estaba esperando 
por su cambio hacia una posición que representara formalmente al país, lo 
que nunca sucedió.

Sin superyó, el populista demagogo no tiene el peso de la culpa, de la 
duda, ni de la incertidumbre, y  por eso tiene una energía impresionante. 
Los populistas hablan incesantemente sobre su gran amor por el pueblo 
pero son incapaces de amar. Son manipuladores. Mucha gente piensa que 
ellos estudiaron cuidadosamente las estrategias de Stalin, Mao, Hitler, etc., 
pienso que no. La psicopatía es demasiado humana y  primitiva. Una cu-
lebra no piensa en cada músculo de su cuerpo, se mueve instintivamente. 
El demagogo también se mueve instintivamente. Se mueve para sobrevivir 
y cada persona es un obstáculo para sus metas o un objeto a usar para al-
canzar sus metas.

Rasquin mencionó el trabajo de Freud en 1912, Psicología de las masas 
y análisis del yo, en él habla sobre “la sugestión y la relación con el hipnoti-
zador con quien el participante se identifi ca”. Esto es importante para ayu-
darnos a recordar que no hay un populista demagogo sin un pueblo que se 
identifi que con el hipnotizador. Los populistas demagogos son peligrosos y 
la manera de pararlos es a través del pueblo, a través de nosotros.

Rasquin también mencionó el ensayo de Freud, Tótem y tabú de 1913, 
y es relevante en el sentido de que el culto populista organizado alrededor 
de un hombre fuerte es una regresión a la situación prehistórica.

En Tótem y tabú, Freud usó las mismas estrategias que empleó para 
entender la cultura, para entender lo individual.

1. Habló sobre la estratifi cación del material psíquico y cultural; 
2. El proceso en que las defensas construyen formaciones de com-

promiso hacia construcciones más complejas;



56 Comentarios a la conferencia “Enfermedad populista”

3. La manera en que la disposición de la persona interactúa con el 
ambiente en la formación de nuevas construcciones neuróticas; y

4. Sostuvo que la neurosis es un intento de buscar soluciones in-
dividuales debido a deseos no satisfechos y que las instituciones 
culturales buscan soluciones sociales por los mismos problemas. 

Pero Tótem y tabú tenía un error en una asunción básica. Freud dijo 
que la lucha entre el padre despótico y el clan fraternal ocurrió tantas veces 
que las experiencias se convirtieron en recuerdos de la especie. Se llama 
psico-lamarckismo. Pero los recuerdos no infl uyen en el ADN y hay una 
explicación más parsimoniosa. Se observó al alfa macho en muchas espe-
cies resguardando a las hembras y dominando a los machos inferiores. Es 
simplemente una constelación de instintos sociales que heredamos. Y de 
hecho en culturas alrededor del mundo vemos reyes, zares, caudillos, etc. 
que se mantienen en el poder hasta que aparece el próximo hombre fuer-
te que lo tumba. Nosotros no heredamos los recuerdos de batallas entre 
padres primordiales y el clan fraternal, sino que heredamos los instintos 
sociales del alfa macho. Entre los chimpancés, el alfa macho llega a este 
estatus con fuerza y alianzas. El alfa macho mantiene su poder con amena-
zas y alianzas y va a caer por la fuerza y alianzas de otro chimpancé que se 
convertirá, a su vez, en alfa macho.

Lo especial de la democracia es que nosotros, humanos, intercambia-
mos el alfa macho como persona por un sistema de leyes, instituciones, y 
por la tradición de la alternabilidad del presidente. En otras palabras, las 
alianzas son elaboradas hasta el punto en que el alfa macho no es algo ma-
terial, como un presidente, sino una presidencia.

¿Y cuáles son las primeras estrategias del populista demagogo? Decla-
rar que él es la única persona que puede salvar el país, atacar a la prensa y 
la verdad, destrozar la independencia de las instituciones, y terminar con 
la alternabilidad de la presidencia.

Los populistas se identifi can con sus países y consideran cualquier crí-
tica en contra de sus posiciones políticas como ataques en contra del país. 

Los resentidos usan splitting e identifi cación proyectiva para manejar 
sus miedos y su envidia.

El establishment y las élites son consideradas arrogantes ya que no 
consideran las difi cultades del pueblo, entonces los populistas convierten 
a las personas educadas y expertas en enemigos del Estado. El populista 
rechaza el conocimiento, el pensamiento crítico, el entendimiento de siste-
mas políticos, la historia y la ciencia y en su lugar favorecen la lealtad ciega 



57Daniel S. Benveniste

a su proyecto. Recordar la expulsión de la gente competente de la directiva 
de PDVSA, sus empleados y la lucha contra la meritocracia, que siguió.

Para luchar en contra del populismo necesitamos, más que todo, una 
buena economía y responsabilidad social. También se requiere de un siste-
ma de educación que comprenda la situación del pueblo.

Rasquin dijo “Ya he mencionado el carácter intempestivo y los planes 
inmediatistas de la propuesta populista, ejecutada por un líder idealizado, 
a quien se le concede la improvisación y el accionar fuera de los códigos 
legales en uso”.

Para explicar la  propuesta democrática,  Rasquin dijo:  “es menos 
ruidosa y prometeica, pero suele tener una densidad de trayectoria, de es-
fuerzos, agrupaciones e instituciones que se guían por reglas de acción co-
nocidas por esa comunidad, con dirigentes que deben haber demostrado 
capacidad, compromiso y aportes a su comunidad”.

Juan Guaidó ofrece una gran esperanza como presidente. Ahora ne-
cesitamos preparar a Venezuela para el futuro con una proposición alter-
nativa con cada ministerio planifi cando la reconstrucción del país, con 
promesas de presupuesto para inversiones internacionales y domésticas 
bajo la condición del nuevo gobierno, con el reforzamiento de relaciones 
internacionales, etc. Además, Rasquin dijo:  “Al sujeto actor de procesos 
democráticos se le denomina ciudadano; el habitante, constructor y sostén 
de ciudadanía y comunidades”.

He tenido un amigo en Internet por muchos años, a quien aún no he 
conocido cara a cara. Es el distinguido venezolano Gustavo Coronel, geó-
logo, miembro fundador de la Directiva de Petróleos de Venezuela (1976-
1979), autor de por lo menos cinco libros y luchador en favor de Venezuela 
y en contra del régimen de Chávez/Maduro. Una de sus más recientes 
contribuciones es un artículo titulado “Una Fábrica de Ciudadanos Acti-
vos”.  Es un programa de educación que comienza en la escuela primaria y 
concluye al fi nalizar la universidad. Gustavo Coronel dijo que el programa 
se enfoca en la solidaridad, la tolerancia, el respeto por el derecho ajeno, 
el uso racional del tiempo y del dinero, la ética, la responsabilidad, los 
derechos y deberes de los ciudadanos, los límites de nuestros derechos, un 
proyecto personal de vida, la visión global de nuestra humanidad, la res-
ponsabilidad como miembro de la comunidad y otros conceptos de rango 
universal esenciales para ejercer una buena ciudadanía activa. Pienso que 
estas ideas encajan muy bien con las del Dr. Rasquin.

En conclusión, la lucha por la democracia es una lucha social entre 
los intereses de la gente que vive con miedo y la bondad de la gente intere-



58 Comentarios a la conferencia “Enfermedad populista”

sada en el bienestar de los otros. Es una lucha que existe individualmente 
dentro de la persona y también dentro de la sociedad. La lucha continúa y 
seguimos adelante.

Referencias bibliográfi cas
         

Freud, S. (1913). Totem and taboo. In James Strachey, Ed. & Trans. Standard Edi-
tion, Vol. 13, 1-161.

________ (1921). Group psychology and the analysis of the ego [Psicologí a de las 
masas y aná lisis del yo]. In James Strachey, Ed. & Trans. Standard Edition, Vol. 
18, 69-143.



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

El perdón y sus límites: a propósito 
de un caso clínico

Alberto C. Cabral1

Resumen
En el trabajo se describe el perdón como una herramienta simbólica 
que permite la elaboración de un daño generado por un Otro signifi ca-
tivo, en un contexto de renuncia a la venganza y a la hostilidad contra 
el perpetrador. Una doble renuncia que se conjuga con la apuesta a re-
lanzar el vínculo que el daño puso en jaque. ¿La renuncia a la hostilidad 
es posible, qué circunstancias la difi cultan o la facilitan? La ecuación 
personal y la subjetivación singular del daño que experimenta la víc-
tima juegan un papel decisivo. Como ejemplo, se describe una breve 
historia de una joven quien fue abusada sexualmente por el padre. Se 
analiza el dilema al que la familia se enfrenta y las posiciones subjetivas 
de cada quien.

Son cada vez más frecuentes los episodios de abuso y de violencia, 
tanto en vínculos amorosos y familiares como en el marco social más am-
plio. El rencor y el odio que despiertan los daños perpetrados pueden tener 
distintas vías de tramitación. Cada una de ellas abre a inscripciones dife-
rentes en la memoria individual y colectiva, que habilitan construcciones 
de futuros también disímiles. Es por eso que cobra importancia el abordaje 
de la disposición siempre presente a la venganza y al resentimiento, así 
como el análisis de la viabilidad y efi cacia de los escenarios de reconcilia-
ción, reparación y perdón.

1 Alberto C. Cabral es psicoanalista miembro de la Asociación Psicoanalítica Argentina. Fue 
director del Instituto Ángel Garma de APA entre 2013 y 2016. En el área psicoanalítica ha 
publicado varios libros, siendo el más reciente: El perdón y sus límites (2020).



60 El perdón y sus límites: a propósito de un caso clínico

Precisar sus dinámicas particulares, así como sus eventuales límites, es 
objeto –en los últimos años– de una atención renovada en el campo de la 
fi losofía, del derecho y de las ciencias políticas. Con cierta morosidad, los 
analistas estamos recogiendo el desafío que proponen, en la intimidad de 
cada cura, estas diferentes posiciones subjetivas.

Nos estamos sumando a un debate del que tenemos mucho que apren-
der, así como perspectivas propias que aportar. Es que algunas de nuestras 
categorías (deseo inconsciente, goce, represión, juicio de condena) pueden 
ayudar a resolver impasses con que tropiezan estudiosos de otras disciplinas.

Tomemos un ejemplo. Se acepta que el perdón supone la voluntad 
de relanzar el vínculo que el agravio del victimario puso en jaque. Y que, a 
diferencia de la mera disculpa, requiere una doble renuncia por parte de la 
víctima: a la venganza, pero también al rencor contra el perpetrador.

La refl exión ética ha subrayado el carácter necesariamente “genuino” 
de esta doble renuncia, sin atinar a precisar los parámetros que pueden 
hacerla viable. Es aquí donde la cura analítica permite discriminar las con-
diciones subjetivas que hacen posible una renuncia “genuina”, respecto de 
aquellas que promueven una renuncia voluntarista o aun hipócrita. Es que 
amplía el horizonte de la escucha más allá de los límites de la voluntad, 
pero también de la buena o mala fe consciente del sujeto, donde se detiene 
la ética tradicional.

Al hacer audibles sus fundamentos inconscientes, torna comprensi-
ble –por ejemplo– el calvario (en rigor, el escenario de goce vengativo) en 
que se convierten continuidades vinculares asentadas en reproches inter-
minables, que brotan de un perdón frágil o pseudo-perdón, que llamare-
mos neurótico. Esto es, sostenido en la represión de un odio subsistente, y 
amenazado entonces por los embates de su tercer tiempo: el retorno de lo 
reprimido. La “renuncia” a la hostilidad, en este marco, tiene entonces un 
carácter precario: queda expuesta a retornos del goce vengativo, anudado 
a retoños del sadismo edípico. Dejo planteada, tan solo la conveniencia de 
avanzar en una formalización más rigurosa de la noción de juicio de con-
dena (Verurteilung), que designa en la refl exión freudiana un más allá de la 
represión. Permitiría esclarecer las condiciones metapsicológicas que hacen 
posible un perdón genuino (Cabral, 2020).

Voy a introducir algunos puntos para el debate utilizando una crónica 
publicada recientemente por Eva Giberti2 (2020), una reconocida psicoa-

2 Eva Giberti es una psicoanalista de larga y rica trayectoria, que junto a su incesante tarea 
clínica y docente ha desarrollado una labor pionera de difusión del psicoanálisis, acompa-



61 Alberto C. Cabral

nalista argentina. Tiene el mérito de llamar la atención, a partir de una his-
toria breve y bien planteada, sobre lo que la autora evoca como “el inmenso 
y universal problema de la culpa y el perdón”. Una afi rmación que propone 
ya un punto para la refl exión. La “universalidad” de la problemática de 
la culpa (como la del deseo) es clara para los analistas. Pero… ¿ocurre lo 
mismo con el perdón?

La moderna psicología experimental tiende a responder afi rmativa-
mente esta pregunta. Es lo que sostiene el libro Más allá de la venganza: 
la evolución del instinto del perdón, de Marcel McCullough (Director del 
Laboratorio de Psicología Experimental de la Universidad de Miami). Ele-
vado (¿o rebajado?) a la condición de instinto, el perdón cobra un alcance 
universal, inescindible de la condición humana (McCullough, 2008).

La Psicología Positiva (Jewell, 2014) transita esta vía, y promueve 
también el perdón como la opción universal para renunciar a la venganza 
y “dar vuelta la hoja” ante daños y abusos diversos. Sorprende que algunos 
psicoanalistas abreven en esta perspectiva, y reivindiquen el perdón como 
el recurso necesario y obligado para elaborar un daño y superar resenti-
mientos neuróticos. En estos planteos, no acceder al perdón supone un 
desacuerdo patológico con el deber-ser: el programado por el instinto o el 
prescripto por el mandato moral.

La respuesta de Freud a la pregunta del periodista estadounidense 
G.S. Viereck (1927) marca una diferencia radical. “Siempre tengo la im-
presión –había observado éste– de que el psicoanálisis induce en quienes lo 
practican el espíritu de la caridad cristiana. No hay nada en la vida humana 
que el psicoanálisis no pueda hacernos comprender”. Y remató su comen-
tario con una frase de la escritora católica Mme. de Staël: “Comprender 
todo es perdonar todo”.

“Al contrario –respondió tajantemente Freud– comprender todo no 
es perdonarlo todo. El psicoanálisis nos enseña no sólo lo que podemos so-
portar sino también lo que debemos evitar. La tolerancia del mal no es de 
ningún modo un corolario del conocimiento”.

ñada de una participación activa en defensa de los derechos humanos y en movimientos 
feministas, así como en la lucha por el derecho a la interrupción voluntaria del embarazo 
y el matrimonio igualitario. La revista Nómadas, de la Universidad Central de Colombia 
(n°25, octubre 2006, pp. 222-237) recorre en una cálida semblanza los hitos más signi-
fi cativos de su carrera. Sin que mediara una relación personal previa, semanas antes de la 
presentación del Congreso de la SPC le acerqué mi ponencia: se mostró muy reconocida y 
agradecida por el hecho de que su texto sirviera de base para relanzar el debate sobre estas 
cuestiones.



62 El perdón y sus límites: a propósito de un caso clínico

Esta tesis universalizadora del perdón ha sido fuertemente cuestiona-
da en el mundo académico. De sus debates surge que el perdón se inscribe 
en la serie de las llamadas “prácticas de reconciliación”. Esto es, los dis-
positivos simbólicos, históricamente condicionados, con que cada cultura 
cuenta para dirimir confl ictos –atravesados por una signifi cación de daño– 
entre particulares.

El libro de D. Konstan (2010), Antes del perdón, es categórico al de-
mostrar la ausencia del concepto de perdón en las culturas griega y roma-
na, así como en rastrear los anacronismos en que incurren las versiones ha-
bituales del Viejo y Nuevo Testamento al traducir como “perdón” términos 
griegos que en realidad evocan un campo semántico muy diferente.

Pero vayamos al relato de Giberti. La analista recibe la consulta de 
una mujer madura, cuya hija de 22 años está por casarse. De niña la joven 
fue abusada sexualmente por el padre, que debió cumplir por ello una 
condena de varios años. La madre fue la denunciante, y el testimonio en el 
juzgado de la hija (ya púber) fue crucial en el proceso.

Hete aquí que, cumplida su condena, el padre recupera la libertad. 
Contacta a la hija y ésta acepta reiniciar el trato, pese a la indignación de la 
madre. Se trata del primer roce entre ambas, que hasta ese momento “han 
sido muy compañeras, de contarse todo”. Pero lo que en realidad precipita 
la consulta de la madre es el inminente casamiento de la joven.

Ocurre que la familia del novio, muy creyente, planea una ceremonia 
religiosa clásica. Quieren a la novia ingresando al altar de la mano de su 
padre, seguida por la madrina: esto es, la madre, otrora denunciante del 
violador. El novio y su familia ignoran la historia previa, hasta ahora ocul-
tada por la joven. Esta no deja de rogar a la madre que no se oponga a la 
planifi cación: al fi n y al cabo, ella –la víctima– había perdonado a su padre. 
¿Por qué entonces no podía hacerlo su madre también?

“¿Hay hechos imperdonables?” Eva retoma y hace suya esta pregun-
ta de la madre: y nos instala de un plumazo en el núcleo vivo de otro de 
los debates actuales sobre el perdón. Para el fi lósofo estadounidense Ch. 
Griswold (2007) se trata de una “virtud moral”. No perdonar supone, en-
tonces, una moralidad precaria. En la misma dirección se inscribe la tesis 
de J. Kristeva (1987): “el perdón es la tercera vía, la única salida, entre el 
sometimiento y el homicidio vengativo”.

Pero si respondemos afi rmativamente la pregunta de marras, y en lí-
nea con la orientación freudiana admitimos la existencia de hechos im-
perdonables… el perdón ya no sería “única salida”. Perdería el prestigio 
de representar la opción ética excluyente, frente al desfallecimiento moral 



63 Alberto C. Cabral

implicado en el sometimiento o en el rencor vengativo. Y recuperaría su 
espesor ético, ese límite a la reconciliación que puede levantar lo imperdo-
nable…

Podemos vislumbrar el alcance ético de la decisión de no perdonar 
en el testimonio de una mujer sudafricana. En una de las audiencias de la 
Comisión de Verdad y Reconciliación, durante el juicio al miembro de la 
policía política que había dado muerte bajo tortura a su marido, concluyó 
su alegato así: “Un tribunal o un gobierno no pueden perdonar. Sólo yo 
podría hacerlo. Y no estoy aún preparada para perdonar” (Cabral, 2020).

Giberti nos transmite el impacto que le produce la pregunta, que la 
fuerza a encontrar respuestas. Estas se multiplican en el curso de la entre-
vista “en un giroscopio demencial, proponiendo argumentos enfrentados 
para avalar una u otra elección”.

“¿Era injusto no perdonar? ¿Y si en los avatares de los años, el padre 
se hubiese arrepentido y buscara genuinamente el perdón de su hija? ¿Qué 
experiencias tenemos con violadores que han cumplido su condena? Sa-
bemos que, en libertad, vuelven a violar… ¿Deberíamos dar por válida la 
supuesta redención del personaje? O sea, creer en la palabra de un violador 
que había reaparecido en el justo momento en que podía incorporarse a la 
vida de la hija”.

Los juristas han intentado responder la misma pregunta que atribula 
a Giberti… como podría ocurrir con cualquiera de nosotros, colocado en 
la misma situación. Orientado por los desarrollos de H. Arendt (1958) en 
torno a los daños que, por su magnitud, no son pasibles de resarcimiento, 
el discurso jurídico ha avanzado en la tipifi cación de aquellos que consi-
dera imperdonables y, por lo tanto, imprescriptibles. La lógica propia de 
este discurso requiere de la objetivación: los rasgos que defi nen estos daños 
deben ser válidos “para-todos”. Esto es, para-toda víctima que los hubiera 
padecido.

La aproximación psicoanalítica, en cambio, no trabaja con “hechos” 
objetivos: apunta en cambio a alojar la signifi cación particular que “el he-
cho” adquirió para el sujeto. Y verifi ca una y otra vez que el sentido y 
la magnitud del daño experimentado, constituyen dimensiones exquisita-
mente subjetivas, dependientes del momento y de la escenografía edípica 
singulares en que se inscribió el evento para el sujeto, así como de las 
resignifi caciones de las que pudo ser objeto en función de experiencias 
ulteriores (entre ellas, la analítica) (Cabral, 2020). Podríamos decir, evo-
cando a Ferenczi (1928): el “hecho” se inscribe en la escala defi nida por la 
“ecuación personal” de cada quien.



64 El perdón y sus límites: a propósito de un caso clínico

Seguramente por eso –volviendo a nuestro caso–, la ecuación perso-
nal no sea la misma para ambas protagonistas. La subjetivación y la cuan-
tifi cación del daño han de haber sido seguramente diferentes. La madre 
–atravesada por el clivaje subjetivo que la hace también mujer– puede ha-
berse sentido además engañada por su pareja. El padre no fue para ella solo 
el abusador de su hija, sino también el hombre que le fue infi el con otra. Y 
la hija, junto al odio contra el padre abusador, ha de haber sentido también 
culpa: por haberlo traicionado al denunciarlo en complicidad con su madre 
y, en un plano más profundo, por las resonancias de goce convocadas por 
el abuso.

En la misma línea, la indignación actual de la madre no ha de recono-
cer solamente raíces “éticas”. Son aquellas en las que parece detenerse Gi-
berti, que nos comenta que la madre estaba “horrorizada por la situación 
de mentira” promovida por su hija. Podemos suponer que su indignación 
ha de corresponder también al registro de traición, ahora por parte de 
una hija con la que hasta el momento ha funcionado en bloque. Una hija 
que –como bien advierte la analista– racionaliza como perdón su posición 
culposa frente al padre, al que fantasea haber destruido en alianza edípica 
con su madre.

“Esta madre consultante, ¿debería aceptar vestirse como madrina para 
esa boda? Semejante dilema no puede quedar en manos de la modista”, nos 
dice con ironía Giberti. Tampoco en las del analista, pensamos por nuestra 
parte. Es que éste está relevado de entregar una respuesta (se trataría de 
“su” respuesta) a los dilemas éticos de su analizante.

No por ello le espera un camino menos arduo… pero para él más apa-
sionante. Consiste en brindar el marco adecuado para acompañar a quien 
lo consulta a verifi car el “escrutinio” de su propio deseo. Es una bonita ex-
presión de Lacan (1960): el deseo del sujeto es un punto de llegada, al que 
se arriba habiendo practicado un relevamiento “sin proscripciones” (sin las 
proscripciones que instala la represión: estamos extremando la metáfora 
de Lacan) de sus inclinaciones, conscientes y sobre todo inconscientes. Se 
trata de establecer si las mociones libidinales, que apuntan a relanzar el vín-
culo pese al daño sufrido, se sobreponen genuinamente al odio reprimido 
contra el perpetrador.

Solo entonces se podrá apuntar a un perdón genuino. Y resulta claro 
que a nuestra joven protagonista le resta mucho por transitar para arribar 
a ese punto. Es por eso que Giberti habla de “lo que ella entiende por per-
dón”. En nuestros términos, se trata de un perdón neurótico, asentado en 
la represión.



65 Alberto C. Cabral

Queda abierta, para la joven, la opción de discriminar el lugar del 
genitor y el lugar del padre. Es una distinción que le permitiría habilitar de 
pleno derecho a otros sujetos con la función paterna, para recibir de ellos 
el don simbólico que ilusiona obtener en la ceremonia nupcial. Es que en 
la escenografía fantaseada, se trata justamente de que un padre pueda –por 
fi n– entregarla a otro hombre… en lugar de retenerla como objeto de goce, 
como hiciera su genitor mediante el abuso perpetrado.

Y queda abierta, para la madre, la opción de procesar sus deseos ven-
gativos de mujer engañada, que perpetúan el resentimiento contra su ex 
pareja. Es lo que le permitiría acotar los límites de lo que ahora vive como 
imperdonable: límites que para un analista son siempre el punto de llega-
da de un trabajo elaborativo. Transitarlo, y lograr que el daño que reviste 
como “cosa juzgada”, suele apaciguar al sujeto: permite un “dar vuelta la 
hoja” más efectivo que el que se obtiene con el recurso voluntarista de las 
buenas intenciones.

Referencias bibliográfi cas

Arendt, H. (1958). La condición humana. Barcelona: Paidós, 1998.
Cabral, A. C. (2018). Lacan et le group analytique: usages et destins de la jouissance 

de l´exclusion [Lacan y el grupo analítico: usos y destinos del goce de la exclusión]. 
Revue Francaise de Psychanalise. Tome LXXXII-4, 1021-1031.

________ (2020). El perdón y sus límites. Buenos Aires: Editorial Teseo.
Ferenczi, S. (1928). La elasticidad de la técnica analítica. Obras Completas. En Bi-

bliotecas del Psicoanálisis. https://www.psicoanalisis.org/ferenczi/151-200.htm
Giberti, E. (13 de agosto de 2020). La culpa: ¿y el perdón? Página 12. https://www.

pagina12.com.ar/284744-la-culpa-y-el-perdon
Griswold, Ch. (2007). Forgiveness: a philosophical exploration. Cambridge University 

Press.
Jewell, L. (7 de agosto de 2014). El perdón o la venganza: ¿cuál es la respuesta? Posi-

tive Psychological News. https://es.positivepsychologynews.com/news/louisa-jewe-
ll/201408072829

Konstan, D. (2010). Before forgiveness: the origins of a moral idea. Cambridge Uni-
versity Press.

Kristeva, J. (1987). Sol negro. Depresión y melancolía. Caracas: Monte Ávila, 1997.
Lacan, J. (1960). Clase 22, La demanda de felicidad y la promesa analítica. En Semi-

nario VII, La ética del psicoanálisis. Argentina: Paidós, 1988.
McCullough, M. (2008). Más allá de la venganza. La evolución del instinto del per-

dón. San Francisco: Jossey-Bass.



66 El perdón y sus límites: a propósito de un caso clínico

Viereck, G. S. (1927). Entrevista a S. Freud. En C. Silvester (Ed.). Th e Penguin Book 
of Interviews. An Anthology from 1859 to the present day. New York: Th e Viking 
Press, 1993.



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

La repetida introyección del mal: 
un comentario sobre las anotaciones 

psicoanalíticas de Julia Kristeva 
y Orna Ophir sobre el perdón1

Daniel R. Esparza2

Resumen
En el presente trabajo, originalmente publicado en la revista Temas de 
Psicoanálisis, se cuestionan las razones de la ausencia del perdón en la li-
teratura psicoanalítica. El perdón es defi nido como un acto doloroso e 
interminable dada la relación que guarda con una “herida abierta” que 
se resiente. En el artículo se lo relaciona con la melancolía, al resignarse 
el impulso hostil por un lado, sin embargo el re-sentir (volver a sen-
tir), se repite por lo asociado que está al evento traumático. El perdón 
entonces, es el reacomodo que hace el yo para aceptar e introyectar el 
sadismo y el mal. Cuando la estructura está muy escindida y lo “bue-
no” es muy bueno y lo “malo” muy malo existe una mayor compulsión 
y difi cultad para elaborar el duelo y perdonar.

En el libro XI del Seminario, Los Cuatro Conceptos Fundamentales del 
Psicoanálisis, Jacques Lacan señala que la repetición-compulsión traumá-

1 Este trabajo es una versión reducida del artículo originalmente publicado en la revista Te-
mas de Psicoanálisis: Esparza, D. (2020). La repetida introyección del mal: un comentario 
sobre las anotaciones psicoanalíticas de Julia Kristeva y Orna Ophir sobre el perdón.Temas 
de Psicoanálisis, 20. Fue editado para ser presentado en el XXV Encuentro Anual de la 
Sociedad Psicoanalítica de Caracas.

2 Daniel Esparza ha realizado varias especializaciones en fi losofía. Su área de investigación 
es fi losofía de la religión, temática que desarrolla actualmente en el Departamento de Re-
ligión de la Universidad de Columbia.



68 La repetida introyección del mal: un comentario sobre las anotaciones 
psicoanalíticas de Julia Kristeva y Orna Ophir sobre el perdón

tica es el intento de dominar un evento doloroso mediante la sustitución 
del recuerdo por una especie de repetición3. Lacan está aquí refi riéndose a 
la Wiederholungszwang que Freud describió en 1914 como “una resistencia 
que sustituye al recuerdo”. El paciente, explica Freud, “no recuerda nada 
de lo que ha olvidado y reprimido, pero lo ‘representa.’ Lo reproduce no 
como un recuerdo sino como una acción; lo repite sin saber, desde luego, 
que lo está repitiendo”.

Freud explica que estas resistencias son impuestas sobre un tipo de 
experiencias “de suma importancia, para las que, por regla, ningún recuer-
do puede ser evocado”. Esto es, experiencias tenidas en la más temprana 
infancia. Aunque estas experiencias “no fueron comprendidas en su mo-
mento”, es posible tener conocimiento de ellas a través de la interpretación 
psicoanalítica. Pero hay además otros tipos de experiencias que también 
procuramos olvidar y reprimir, que guardan cierto parecido con las expe-
riencias de la temprana infancia a las que Freud refi ere, que son también 
susceptibles de ser interpretadas, y que son de las que me quiero ocupar en 
este texto. Estas son, en su mayoría, experiencias de las que nos avergon-
zamos, experiencias que entendemos en términos de “maldad” –seamos 
nosotros las víctimas o los autores de tal mal–, eventos dolorosos que que-
remos dominar de una manera u otra, sean olvidándolos o superándolos 
¿Pero cómo –si es que es posible– se supera un evento doloroso, avergon-
zante, “malo”? 

¿Puede concebirse el perdón, desde un punto de vista metapsicológi-
co, como una repetición “deliberada”, como un esfuerzo consciente por re-
cordar un evento “malo” con la intención de dominarlo, como una “repe-
tida introyección del mal” propio y ajeno? A través de la lectura de algunos 
textos freudianos, del trabajo de Orna Ophir sobre la noción de reparación 
de Melanie Klein (1975), y de los textos de Julia Kristeva (2012) sobre la 
interpretación psicoanalítica como una “versión postmoderna del perdón”, 
quisiera sugerir que tal concepción del perdón es posible. Considerando 
que el perdón ha sido un tema descuidado en los estudios psicoanalíticos, 

3 Jacques Lacan, Th e four fundamental concepts of psychoanalysis (Seminar, Book XI), p. 
51. No queda claro, sin embargo, si Lacan asume esta idea como propia o no, en tanto 
la función de la repetición-compulsión traumática no parece ser del todo compatible con 
el principio de placer. Lacan pregunta “¿Quién domina? ¿Dónde está aquí el amo, dónde 
aquello que se debe dominar? ¿Por qué hablamos tan apresuradamente cuando no sabemos 
dónde debemos situar la agencia que debería llevar a cabo esta operación de dominio?” 
Diré más sobre esto más adelante. Todas las citas incluidas en este texto son tomadas de las 
versiones inglesas de las fuentes primarias a las que refi ero, y todas las traducciones son mías. 



69Daniel R. Esparza

y que los tiempos que corren han sido descritos como “punitivos e inmise-
ricordes”, estimo que cualquier aporte que se pueda hacer a propósito de 
este asunto es oportuno4.

En su artículo “Mirando al mal a los ojos: el interminable trabajo del 
perdón” (Looking Evil in the Eye/I: the interminable work of forgiveness), 
Orna Ophir señala que Freud no consideró que el perdón fuese un asunto 
digno de su atención científi ca, entendiéndolo como un problema social e 
interpersonal demasiado cargado con connotaciones religiosas, y no nece-
sariamente como un asunto psíquico. El infatigable impulso genocida del 
siglo XX (que a todas luces aún sigue vivo en el XXI) forzó a la fi losofía, la 
literatura, la teología, la teoría política, lo mismo que a las ciencias jurídi-
cas y legales (entre tantas otras disciplinas) a considerar seriamente el per-
dón como una posible respuesta para detener este impulso, o para al menos 
lidiar con sus consecuencias. Sin embargo, el psicoanálisis se ha resistido a 
hacerlo. Algunos autores consideran que el perdón es en efecto un tema de 
refl exión e investigación psicoanalítica legítimo.

El trabajo de analistas como Salman Akhtar, Idit Alphandary, Shahr-
zad Siassi, Julia Kristeva, y Orna Ophir ha tratado de llenar esta laguna. 
Akhtar (2013) explica que las razones que justifi carían el desdén con el 
que el psicoanálisis ha tratado (o dejado de tratar) el perdón son tan poco 
claras como desconcertantes, especialmente porque temas estrechamente 
relacionados con el perdón han sido, desde siempre, aquellos que el psicoa-
nálisis ha abordado con la más absoluta atención: el duelo, la necesidad de 
castigo, el trauma, la culpa. Es posible que lo muy poco que el psicoanálisis 
ha dicho sobre el tema se deba a tres razones principales.

La primera, que los psicoanalistas tienden a tratar la obra de Freud 
como el punto de partida para su propio trabajo. Considerando que la 
palabra “perdón” sólo aparece cinco veces en toda la obra de Freud (y usa-
da de una manera coloquial, no científi ca) es casi de esperar que los psi-
coanalistas hayan prácticamente omitido todo tratamiento de este asunto, 
tendiendo (como lo hacen) a ignorar los temas que el maestro nunca trató. 

En segundo lugar, el perdón es un “concepto psíquico híbrido” –un 
híbrido de qué, cabría preguntar– con demasiados referentes sociales e in-
terpersonales que pertenecen a áreas “en las que la teoría psicoanalítica se 

4 Considere, por ejemplo, el discurso de Greta Th unberg en la Cumbre Climática de la 
ONU 2019. En él, Th unberg dijo a los delegados asistentes “si eligen fallarnos, nunca los 
perdonaremos” ¿Cómo es que la negación radical del perdón puede ser tan amenazante 
como el cambio climático? ¿Qué dice esto acerca de nuestra disposición a castigar, o a 
resentir? 



70 La repetida introyección del mal: un comentario sobre las anotaciones 
psicoanalíticas de Julia Kristeva y Orna Ophir sobre el perdón

muestra más débil”. Es comprensible que el psicoanálisis se resista a mos-
trar sus lados fl acos. Finalmente, como el psicoanálisis vive en ambientes 
clínicos, ha naturalmente dedicado su atención a “fenómenos mórbidos, 
en detrimento de emociones positivas” entre las que el perdón quizá con-
seguiría su hábitat natural.

He dicho que quiero pensar en el perdón como en una “repetición 
deliberada”. Entiendo que, psicoanalíticamente hablando, diferenciar lo 
compulsivo de lo deliberado puede ser problemático5. Pero si consideramos 
que el perdón ha sido descrito por algunos fi lósofos, por algunas religiones, 
y por algunos analistas como una especie de trabajo interminable (Ophir, 
2015) o, al menos, como un trabajo al que se ha de volver una y otra vez, 
que apunta a dominar un evento doloroso y a detener su subsecuente ciclo 
de venganza y retribución, quizá sea posible entender el perdón como un 
tipo específi co de repetición: una repetición deliberada, incluso si a ratos 
se revela débil, fallida, frustrada y frustrante. Como el duelo, el perdón no 
es (no debería ser) fácil.

Quiero aferrarme a la palabra “interminable” –la palabra que Ophir 
usa para describir el perdón– para relacionarla con el duelo y con la melan-
colía. Esto, por dos razones. Por una parte, porque el perdón se comporta, 
como dijo Freud (1953) sobre la melancolía, “como una herida abierta”. 

En consecuencia, el tiempo de la melancolía es siempre el del instante do-
loroso. Se trata de un dolor “interminable,” repetido. Por la otra, porque 
así como Freud explicó que la melancolía implica la posibilidad de dirigir 
cierta hostilidad en contra de sí mismo, quiero proponer que el perdón 
es la elaboración e introyección de tal hostilidad. Como Ophir (2015) ha 
señalado, el perdón se trata de ver el mal en el yo6, en una permanente, 
siempre inacabada, infi nita elaboración que procura la unión de objetos 
“buenos” y “malos” (Kristeva, 2012) para superar esta escisión. En la mis-
ma línea, Kristeva apunta que la revolución freudiana logró hacer, por vía 
de la interpretación analítica, lo que las religiones lograron por la vía del 
perdón: la coexistencia integrada de amor y de odio, de hostilidad y de 
afecto. Tal coexistencia es entendida como una especie de renacimiento. 

5 ¿Hasta qué punto es el perdón “deliberado”? Uno podría decir, à la Nietzsche, que el per-
dón simplemente “sucede”. En Más Allá del Bien y del Mal, Nietzsche escribe: “un pensa-
miento surge cuando lo desea, y no cuando yo lo deseo, de modo que es una falsifi cación 
de los hechos del caso decir que el sujeto ‘yo’ es la condición del predicado ‘pensar’”. Lo 
mismo podría decirse del perdón, que aparentemente ocurre a menudo en retrospectiva, 
como un evento que ya tuvo lugar sin que uno supiera realmente cuándo o cómo.

6 El título del texto de Ophir es un juego de palabras intraducible al castellano: “eye-I”.



71Daniel R. Esparza

“La interpretación” –escribe Kristeva–, “es un perdón: un renacer del apa-
rato psíquico”. Incluso si solemos admitir más o menos automáticamente 
que el perdón es una especie de claudicación injustifi cable de nuestro de-
recho a la retribución, quiero sugerir que esta elaboración y esta interpre-
tación-introyección del impulso hostil es, en efecto, una rendición, pero 
también una forma de dominio.

En ese sentido, y para diferenciarlo de la repetición compulsiva 
–siempre es posible que el perdón mismo se convierta en una compulsión 
“automática”7–, quiero defi nir el perdón como un constante y delibera-
do intento de alcanzar una destreza particular: la apropiación del propio 
“mal”. Tal apropiación ha sido descrita por Melanie Klein (1975) como la 
superación de la escisión del mundo en dos mitades sobre-simplifi cadas: 
una puramente buena (interior) y una absolutamente mala (exterior). En 
términos clínicos, el perdón supone el tránsito de una posición esquizoi-
de-paranoica a una “depresiva”.

Si esta unión de mal y bien introduce una especie de ambivalencia 
emocional en el perdón, su naturaleza procesual suma otras ambivalencias. 
El perdón es un evento puntual –en tanto sucede en el instante en el que 
el perdón en efecto ocurre– y una tendencia insistente (no-puntual), una 
recurrencia de ese instante. Esta recurrencia, quiero sugerir, corresponde al 
tipo de elaboración (working-through, Durcharbeiten) que Freud describe 
en términos de “constante superación”. Esta temporalidad, ambivalente 
como es (instantánea e insistente, puntual y permanente), va de la mano 
con el débil y esquivo dominio al que parece apuntar. Pero si entendemos 
este “dominio” en términos de Durcharbeiten, de elaboración freudiana, 
necesitamos reconocer que es realmente difícil decir que uno ha logrado 
“dominar” un proceso que ya hemos descrito como interminable (Ophir, 
2015) y continuo (Freud, 1914). En ese sentido, el perdón parece ser una 
especie de inversión infi nita de la propia energía psíquica. ¿Debemos ima-
ginarnos, como Camus decía de Sísifo, que el perdón es “feliz”? Quisiera 
atreverme a decir que sí, pero sólo hasta cierto punto.

El perdón, en la lectura que propongo, sería una operación dinámica 
opuesta al mecanismo defensivo del resentimiento. Esta operación supone 

7 En su libro Forgiveness, Vladimir Jankélévitch contempla la posibilidad de la existencia 
de “autómatas morales” y “máquinas perdonantes” que “automáticamente conceden gra-
cias e indulgencias”. Tales autómatas, Jankélévitch continúa, “solo mantienen una relación 
distante con el perdón”. Una comparación del autómata moral de Jankélévitch y del au-
tómata aristotélico del que Lacan habla en su Seminario para describir el “motor” de la 
repetición podría ser útil en este contexto, pero no es algo que seré capaz de abordar aquí.



72 La repetida introyección del mal: un comentario sobre las anotaciones 
psicoanalíticas de Julia Kristeva y Orna Ophir sobre el perdón

un reacomodo del ego. Siguiendo la lectura que hace Ophir (2015) de los 
textos de Klein, este reacomodo consiste en la incorporación en el propio 
ego del sadismo y el “mal” que es percibido “afuera” (bien en el victimario, 
bien en el mal “en sí”) pasando entonces de una posición esquizo-para-
noide a una depresiva. Estas dos posiciones, explica Klein, comprenden 
ansiedades y relaciones objetuales específi cas, lo mismo que conjuntos de 
mecanismos de defensa contra estas ansiedades. Quizá lo más importante 
sea señalar que si bien la posición esquizo-paranoide se desarrolla en el 
niño desde el nacimiento hasta los tres meses, y la depresiva de los tres a 
los seis meses, ambas permanecen inconscientemente activas en la psique 
adulta, que oscila constantemente entre ambas posiciones. Klein explica 
que ambas posiciones están siempre disponibles, y que no son simplemen-
te algo por lo que uno “pasa”. Esto es, que el cambio de una posición a otra 
es constante, y no “un evento único por el que pasamos de una vez por to-
das”. Esta es la razón por la cual quiero pensar en el perdón en términos no 
de “pasar-a-través” (como si uno pudiese alguna vez abandonar el trabajo 
de perdonar) sino de “trabajar-a-través” (precisamente lo que literalmente 
signifi ca el alemán Durcharbeiten que Freud usa): una desafi ante y conti-
nua operación de interpretación analítica.

Klein describe estas dos posiciones, la esquizo-paranoide y la depre-
siva, en distintos textos. Los principales son su artículo Una Contribución 
a la Psicogénesis de los Estados Maniaco-Depresivos, de 1935, y sus Notas 
Sobre Algunos Mecanismos Esquizoides, de 1946. De acuerdo a la lectura 
que Ophir hace de estos textos, la característica principal de la posición 
esquizo-paranoide “es la intensidad de la ansiedad de aniquilación de la 
que el ego intenta defenderse al separar yo y objeto en malo y bueno, sin, 
al principio, procurar algún tipo de integración entre ambos”. Ophir está 
aquí claramente refi riéndose a las observaciones de Klein sobre la situación 
emocional de los infantes. Según Klein, el primer objeto con el que el 
infante (completamente dependiente) se relaciona es la madre. Más espe-
cífi camente, el seno de la madre. Cuando la madre satisface las necesidades 
del infante y le provee placer aliviando su hambre, el infante entonces 
evidentemente “ama” a su madre. Pero cuando los deseos del infante no 
son satisfechos (por la razón que sea) entonces “el odio y los sentimientos 
agresivos despiertan y dan paso a los más dolorosos estados psicosomáticos 
(asfi xia, falta de aire, y demás)”. Estos “dolorosos estados psicosomáticos” 
son el material del que están hechas las fantasías inconscientes. 

Si bien fue Freud el primero en describir las dinámicas de la fantasía 
(Phantasie), Klein es responsable por el desarrollo posterior de la noción 



73Daniel R. Esparza

de “fantasía inconsciente”. De acuerdo a Ophir (2015), las fantasías in-
conscientes son “sensaciones físicas que son interpretadas como relaciones 
con los objetos que las causan. Son la base de todo proceso mental, y 
acompañan toda actividad psíquica. Son las expresiones mentales de los 
impulsos libidinales-amorosos y agresivos-aborrecibles (aggressive-hating) 
por igual, incluyendo los mecanismos de defensa simultáneos contra cada 
uno de estos impulsos contrastantes”. Este tipo de impulsos agresivos-abo-
rrecibles, que componen las dinámicas del resentimiento, corresponden a 
la “alta intensidad de la aniquilación” que Ophir señala como propia de la 
posición esquizo-paranoide: “el victimario es puro mal, y yo una víctima 
puramente inocente”.

Estoy también apegándome a la descripción que Freud hace del Dur-
charbeiten como un desafío de resistencias que exige a las partes involu-
cradas en la situación analítica hacer el esfuerzo deliberado de esperar y 
dejar que las cosas tomen su propio curso. Si el resentimiento puede ser 
explicado en términos Kleinianos –y esto es parte integral tanto del ar-
gumento general de Ophir como del mío propio– asimilándolo con su 
posición esquizo-paranoide, es también necesario mantener en mente que 
superar una división resentida del mundo en “bestias torturadoras” y “víc-
timas sacrosantas” (Ophir, 2015) toma tiempo. En otras palabras, re-sentir 
(repetir) el evento traumático deliberadamente, con miras a dominarlo, no 
es asunto de un día. Un reacomodo del yo que implique la aceptación del 
propio sadismo –una aceptación que quiero describir como una “repetida 
introyección del mal” correspondiente a la posición depresiva de Klein, 
una continua “unión de objetos buenos y malos”–, obviamente no puede 
ser apresurado. En cierto sentido, el trabajo del perdón se parece al del 
reality-testing, en tanto implica la observación y evaluación de los propios 
pensamientos y sentimientos “internos” y su relación con el mundo “exter-
no” para hacer los eventuales ajustes necesarios. Así como “en el duelo, el 
tiempo es necesario para que las órdenes del principio de realidad puedan 
ser llevadas a cabo en detalle” y permitir que el ego “tenga éxito en el pro-
ceso de liberar su libido del objeto perdido”, considero que lo mismo debe 
decirse a propósito de las dinámicas del perdón y el resentimiento (Freud, 
1953).

Mientras que en el luto la libido debe liberarse de su inversión afecti-
va en un objeto perdido, en el perdón el ego se libera (aunque sea por un 
instante fugaz) bien de los sentimientos a la vez libidinales y agresivos que 
Klein observa, o del odio puro –“odio sin rastro de ambivalencia”– al que 
Kristeva (2012) se refi ere en su artículo Odio y Perdón; o de la Abyección 



74 La repetida introyección del mal: un comentario sobre las anotaciones 
psicoanalíticas de Julia Kristeva y Orna Ophir sobre el perdón

a la Paranoia. De hecho, al distinguir el odio de la agresividad, Kristeva 
reconoce que así como “la experiencia psicoanalítica revela que el odio en 
sus múltiples variantes es, para el psicoanálisis, parte del destino humano”, 
esta misma experiencia también se ha asignado “el temible privilegio de 
acompañar y desenredar este destino”. Quiero proponer que donde Kriste-
va escribe “desenredar”, puede leerse “Durcharbeiten”, “working-through”, 
elaboración freudiana. Si el destino humano al que Kristeva se refi ere está 
inevitablemente preñado de odio (después de todo, la negatividad es “el 
motor de la vida psíquica”), su “desenredarse” debe de alguna manera pare-
cerse al perdón, a un cambio que va de odiar “puramente” a un malhechor 
perfectamente malvado que hiere a una víctima perfectamente inocente, 
a la integración (siempre incompleta) de esos objetos “buenos” y “malos”.

He dicho anteriormente que revisar algunos de los comentarios de 
Freud (1953) sobre el tiempo en Luto y melancolía y en Recordar, repetir 
y elaborar (Remembering, Repeating, and Working-Th rough) puede condu-
cirnos a concluir que la dinámica del perdón se parece a la del luto, en la 
medida en la que ambos son “dolorosos” y “llevados a cabo poco a poco, 
a expensas del tiempo y la energía catéxica”. En ese sentido, el perdón to-
davía puede considerarse como un “afecto normal”; tan normal como el 
luto. Sin embargo, debido a su supuesto carácter interminable, el perdón 
termina comportándose (ya lo he señalado antes) como una herida abierta. 
En tanto “comportamiento herido”, el perdón parece más una rareza que 
un “afecto normal”. Una herida eventualmente cierra, pero el perdón es 
una actividad interminable. Así, podríamos decir sobre el perdón lo que 
Freud dijo sobre el amor al prójimo en El Malestar en la Cultura: a saber, 
que es un afecto anormal. Sin embargo, quiero insistir en que, cuando 
se le entiende en términos de elaboración (Durcharbeiten), el perdón no 
necesariamente se ve tan extraño. En otras palabras, podríamos pensar en 
el perdón como en una (paradójica) “nueva repetición”, como en una “no-
vedad repetida” o, atendiendo a su dinámica temporal (la incorporación 
“interminable” de un objeto hostil), como un “duelo melancólico”.

Si Lacan (1998) tenía razón al afi rmar (parafraseando a Kierkegaard) 
que “la repetición exige lo nuevo”, y si la descripción de Kristeva (2012) 
del perdón como una “renovación del inconsciente” y “el don de una nueva 
forma de ser” es correcta –yo, claramente, creo que lo es–, entonces el tipo 
de repetición que el perdón es y demanda puede concebirse como un hori-
zonte siempre “nuevo” que la psique procura atravesar (durch, go through) 
en la elaboración analítica. Esto implicaría que tal trabajo de elaboración 
es él mismo su propia “novedad repetida”, un acto de “renovación” cons-



75Daniel R. Esparza

tantemente revisitado, un “nuevo comienzo” que, sin embargo, depende 
siempre de la recuperación efectiva y deliberada de un recuerdo doloroso, 
“enlutado”. Tal como Freud entendió que el analista “debe permitir que 
el paciente tenga tiempo para familiarizarse” con las resistencias descu-
biertas durante el análisis, se supone que el perdón hace a la víctima y al 
mal más “familiares” el uno con el otro. Esta es la dimensión temporal a la 
que Freud apunta al usar la palabra Durcharbeiten (el tipo de tiempo que 
el analista debe permitir que el paciente use) y que de alguna manera se 
vuelve “melancólico” en el trabajo interminable que es el perdón. En ese 
sentido, el perdón es menos un “evento” psíquico y más una (¿saludable?) 
disposición constitutiva general, que corresponde a una introyección repe-
tida del objeto externo “malo” en el ego. Así, cualquier gesto que indique 
una lucha (un “desafío”) contra los modos de resistencia que constituyen el 
resentimiento podría ser sufi ciente para permitirnos pensar que algo pare-
cido al proceso del perdón está ocurriendo. En ese sentido, si bien es difícil 
imaginar el perdón como un proceso “feliz”, al menos podemos imaginarlo 
“desafi ante”.

Referencias bibliográfi cas

Akhtar, S. (2013). Good stuff : courage, resilience, gratitude, generosity, forgiveness, and 
sacrifi ce. Plymouth: Jason Aronson.

Freud, S. (1914). Remembering, Repeating, and Working-Th rough. Th e Standard 
Edition, Vol. XII. London: Hogarth Press, 1953.

________ (1953). Mourning and Melancholia. Th e Standard Edition, Vol. XIV. Lon-
don: Hogarth Press.

Jankélévitch, V. (2013). Forgiveness. Chicago: Chicago University Press.
Klein, M. (1975), Love, Guilt, and Reparation and other works 1921-1945. Londres: 

Th e Free Press.
Kristeva, J. (2012). Hatred and Forgiveness. New York: Columbia University Press.
Lacan, J. (1998). Th e four fundamental concepts of psychoanalysis, Seminar, Book XI. 

New York: Norton & Company.
Ophir, O. (2015). Looking evil in the eye/I, the interminable work of forgiveness. In 

H. de Vries, & N.F. Schott (Eds.). Love and Forgiveness for a More Just World. New 
York: Columbia University Press.



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

El resentimiento: 
¿un nuevo malestar en la cultura?

María Sol Pérez Schael1

Resumen
Basándose en las ideas que Cynthia Fleury trata en su libro, el artículo 
presenta algunas ideas acerca del resentimiento individual y del resen-
timiento colectivo; y la posible cura que para el resentimiento ofrecen 
la democracia; la comprensión de las pulsiones; el enfrentamiento a, y 
conciencia de, las contradicciones humanas; y el espacio analítico de 
intercambio, simbolización y separación que procura la individualidad 
y autonomía. Finalmente, se precisan brevemente cuatro puntos para 
su prevención.

La lectura del libro, Aquí yace lo amargo, curarse del resentimiento, 
de la fi lósofa y psicoanalista francesa Cynthia Fleury, me permitió descu-
brir que yo, al igual que el M. Jourdan de Molière, llevaba años hablando 
del resentimiento sin saberlo. Los interesados podrán comprobarlo al leer 
Petróleo cultura y poder en Venezuela, o el artículo El saludable gusto por lo 
amargo, publicado en el papel Literario en enero de este año 2021.

Hoy, sin embargo, no hablaré del resentimiento en la cultura nacio-
nal, más bien me concentraré en el libro de Cynthia Fleury y lo haré de 
manera esquemática y breve.

En primer lugar, presentaré la noción de resentimiento, luego abor-

1 María Sol Pérez Schael es socióloga, con maestría en ello y doctorado en ciencias políticas. 
Ha sido profesora de la Universidad Central de Venezuela. Ha publicado varios libros 
como ensayista y es columnista de El Universal y colaboradora del “Papel Literario” de El 
Nacional.



77María Sol Pérez Schael

daré lo esencial del resentimiento colectivo, para fi nalizar refi riéndome al 
tema de la cura.

El resentimiento

1. El resentimiento surge cuando el sujeto re-vive la emoción de 
una primera herida que no ha podido cicatrizar (sea una hu-
millación, una exclusión o la desvalorización) y, al rumiarla, se 
condena a la envidia y al desprecio del otro, avivando así el sen-
timiento de injusticia y la necesidad de reparación y venganza.

2. En el sujeto resentido el vínculo entre la experiencia y la emo-
ción ha desaparecido con el tiempo; de allí que, al re-vivir, pon-
ga la capacidad de juicio al servicio de la conservación del dolor 
y, en lugar de curarse del resentimiento, se condene a vivir con 
una memoria falseada, que le afi rma su condición de excluido, 
discriminado o humillado.

3. Cuando el resentido dice: “yo no olvidaré jamás”, en realidad 
está ignorando que su mente guarda solo una mínima parte de 
lo vivido, justamente esa que le permite re-sentir. De allí que 
la repetición cristalice en lo que Fleury llama la “victimización 
sin objeto” (recordemos que la experiencia dolorosa está en el 
pasado y en el presente lo que queda es su huella), es decir, una 
victimización en busca de objeto y capaz de contaminarlo todo. 
El resentimiento, a diferencia de la venganza, no se satisface ni 
tiene un fi n realizable. Su objetivo está inscrito en el fracaso. 

4. El que la facultad de juicio quede al servicio del resentimiento 
explica la difi cultad para superarlo. Curarse requiere que la vo-
luntad del sujeto se ponga en marcha, que abandone ese tiempo 
suspendido y se abra al mundo, asumiendo el pasado, el presen-
te y el futuro, sin temor a observar lo amargo, a reconocerlo sin 
confusión, amistosamente, para luego tomar distancia y ente-
rrarlo.

 “Por no ignorar lo que es bueno –dice Ismael, el personaje de 
MobyDick–, me doy cuenta en seguida de los horrores, pero 
puedo mantenerme en su compañía, si me dejan, ya que está 
bien mantenerse en términos amistosos con todos los residentes 
del lugar en el que uno se aloja”.



78 El resentimiento: ¿un nuevo malestar en la cultura?

El resentimiento colectivo

El resentimiento colectivo es una extensión del resentimiento indi-
vidual y para Fleury es el nuevo malestar en la cultura, una amenaza que 
se cierne sobre la salud individual y colectiva y sobre la estabilidad de las 
democracias.

Estas son sus condiciones de posibilidad:
1. Substitución de objeto y estigma. Para que el resentimiento 

aparezca en la esfera pública es necesario que el malestar deje 
de ser solo subjetivo y encuentre un “fuera de sí” a estigmatizar. 
En otras palabras, sin objeto para odiar, el resentimiento no se 
sostendría.

 En el Ensayo de Montaigne, citado por Fleury: “cómo puede 
el alma descargar sus pasiones sobre objetos falsos, cuando los 
verdaderos le fallan”, el humanista ilustra el fenómeno de sus-
titución con el ejemplo de ese enfermo de gota que, obligado a 
abandonar el consumo de carne y, consciente de su mala fe, le 
confi esa al médico que, al sentir el tormentoso dolor causado 
por su mal, se alivia gritándole al jamón y lanzándole maldicio-
nes a la costilla. Prefi ere el placer de odiar, en lugar de limitar su 
deseo y asumir su responsabilidad.

 Estigmatizar consiste, pues, en focalizar el odio sobre falsos ob-
jetos que, aún siendo falsos, ofrecen una oportunidad para la 
detestación y relanzan la energía negativa del sujeto. Esa foca-
lización, azarosa o arbitraria, anuncia la ampliación posible del 
territorio del odio. El antisemitismo nazi y la inquina sobre víc-
timas intercambiables durante la segunda guerra (sean judíos, 
gitanos, comunistas o protestantes), rebela cómo la focalización 
puede desbordar en una pasión mortífera.

2. Identifi cación, pasividad y delegación. En el resentimiento 
colectivo lo esencial no es el carisma del líder sino la dinámica de 
la masa. Para la masa, el líder se presenta como débil (es igual a 
sus seguidores) y, a la vez, encarna al hombre fuerte: es jefe, guía 
y salvador. Esa dualidad hace posible la identifi cación con el lí-
der al crear un falso yo, que enmascara el yo real y disminuido 
del sujeto. De esa forma la masa protege al resentido de la con-
ciencia de su minusvalía que podría debilitarlo. En la masa, el 
rencor y las pulsiones hostiles pueden visibilizarse sin que el su-



79María Sol Pérez Schael

jeto tenga que pagar el precio; de allí que, escudado tras el líder, 
renuncie a ser responsable y, con la ilusión de pertenecer a la raza 
de los jefes y los genios, en la primera oportunidad, de víctima 
pasará a ser verdugo. Recuerda Fleury que Hitler consideraba 
inútil dirigirse a la masa con argumentos, erudición o pruebas, 
mejor utilizar símbolos, especialmente sexuales y creencias bina-
rias y racistas. Una estrategia que, desgraciadamente, vemos de-
sarrollarse hoy día en los líderes populistas y en las redes sociales, 
el ágora de la masa en la época electrónica.

3. Igualitarismo y desvalorización. El sentimiento igualitario de 
la masa y la desvalorización del otro (el resentido solo admira 
al líder, la extensión de su yo) elimina toda comparación que 
expondría al sujeto a reconocer su propia inferioridad y, al aho-
rrarle los sentimientos de exclusión o humillación, le ofrece una 
compensación simbólica. Denigrar es la venganza de los débiles.

4. Complot y conspiración. El complot, afi rma Fleury, es la ver-
sión colectiva del odio hacia los otros y su función es la de tejer 
la tela en la que el sujeto quedará preso. Tejer consiste en in-
terpretar los signos siempre con un mismo sentido y, llevado al 
extremo, ese tejer conduce a la paranoia o a la fantasía de supe-
rioridad, a la ilusión de ser más inteligente y de poseer un secreto 
que los otros ignoran. 

 Con teorías complotistas el resentido no busca comunicar sino 
ofrecer una solución mágica a los problemas: la de “desaparecer 
para resolver”. La locura genocida es el ejemplo criminal extre-
mo de esa fi jación mortífera. 

 Vale la pena insistir en que estas condiciones no sólo valen para 
la masa nazi y los regímenes totalitarios sino, también, para la 
masa igualitaria del populismo, cuyo poder dañino se concentra 
hoy día en las Redes Sociales.

Domesticar las pulsiones

La democracia y el estado de derecho constituyen el marco político 
efi ciente para la emancipación individual y colectiva. Si la salud individual 
falla, fallará también la salud del cuerpo social, el resentido no será capaz 
de defender la democracia, ni desearla ni comprometerse con ella; al con-
trario, sucumbirá al delirio de persecución victimario, necesitará un chivo 



80 El resentimiento: ¿un nuevo malestar en la cultura?

expiatorio y buscará la solución mágica de “desaparecer para resolver”, de 
allí que resulte natural intentar prevenir esa deriva.

Las pistas para prevenir el resentimiento, según Fleury, se encuentran 
en el trabajo analítico a nivel individual y colectivo. El Psicoanálisis, la 
Historia y la Sociología ayudarían a descifrar las pulsiones, afrontar las 
contradicciones y proteger al individuo y a la sociedad de los desborda-
mientos. En otras palabras, el trabajo conceptual, neutro axiológicamente, 
propiciaría la capacidad de simbolización y de individuación frente al po-
der de la masa.

Hagamos rápidamente unas precisiones al respecto: 
1. Individuación y discernimiento. La individuación, que no es 

el individualismo, es la dinámica de resistencia al resentimiento 
y ella se logra con la educación. Resistir supone educar al indivi-
duo en el discernimiento, es decir, desarrollar su capacidad para 
re-sentir sí, pero plenamente, sin confusión, para reconocer sin 
confundir, refl exionar con paciencia, tiempo y prudencia. De 
esa forma será posible ponerle fi n a la transmisión generacional 
del resentimiento. 

2. Distanciamiento. El sujeto debe saber retirarse del lugar en el 
que se encuentra para reconocer lo amargo y separarse de él, re-
tirarse no para olvidar sino para construir algo nuevo en lugar de 
repetir. Exiliarse para asumir su soledad buscando la autonomía 
y deshaciendo nudos, rompiendo lazos y, si eso no es posible, 
cortándolos. 

3. Visibilidad y reconocimiento. La visibilidad y el reconoci-
miento son lo opuesto a la igualdad ilusoria de la masa, supone 
prestar atención a lo pequeño, al detalle, a esa singularidad del 
individuo a partir de la cual pueda dejar de ser espectador aplas-
tado por la condición intercambiable de la masa, y realizar su 
individualidad plena.

 Para resistir al resentimiento, el individuo debería evolucionar 
en un medio social lo menos ansiogénico posible, capaz de ga-
rantizar una inseguridad material controlada, que no se desbor-
de provocando inseguridad emocional.

4. Simbolización y lenguaje. Las desigualdades, si nada viene a 
calmarlas, son un terreno favorable al resentimiento, de allí la 
importancia de un lenguaje que propicie la capacidad de simbo-
lización. Un lenguaje que favorezca la expansión y el crecimiento 



81María Sol Pérez Schael

de la personalidad en su conjunto, una personalidad consciente 
de sus límites y de la necesidad de sublimarlos. La experiencia 
estética, el arte, las humanidades y, el reír, favorecen la simboli-
zación y la expansión de la personalidad. “Fui criada, dice Fleury, 
en ese reír hasta torcerse, e inmediatamente, a partir de lo obli-
cuo, ver las cosas desde abajo”. Un reír para deconstruir.

A modo de conclusión

El resentimiento colectivo remite a “la madre”, a esa unidad fantas-
mática original y al deseo eterno de ser protegido; por lo tanto, tiene de 
trasfondo el rechazo a la separación. Superar esa falta y asumirse como 
sujetos separados, solos y no protegidos, es posible con la sublimación y el 
trabajo. Hay que ir, dice Fleury, de la madre al mar. 

Termino precisando que, en francés, el sonido “mere” remite a tres 
signifi cados diferentes: la mère, es la madre, la mer, es el mar y l’amer, es lo 
amargo. Y cierro con una cita de MobyDick elegida por Fleury (2020) para 
ilustrar la sublimación de la fi nitud.

Es Ismael quien habla:

Cada vez que me sorprendo poniendo una boca triste; cada vez que en mi alma 
hay un noviembre húmedo y lloviznoso; cada vez que me encuentro parándome 
sin querer ante las tiendas de ataúdes; y, especialmente, cada vez que la hipocon-
dría me domina de tal modo que hace falta un recio principio moral para im-
pedirme salir a la calle a derribar metódicamente el sombrero a los transeúntes, 
entonces, entiendo que es más que hora de hacerme a la mar tan pronto como 
pueda. (p.14)

Referencia bibliográfi ca

Fleury, C. (2020). Ci-Gît L’Amer. Guérir du ressentiment [Aquí yace lo amargo. Cu-
rarse del resentimiento]. Paris: Gallimard Editions.



Revista de psicoanálisis
Año XXVI. Vol. 2. 2021

Cuando el rencor es capital y no défi cit
Adrián Liberman1

Resumen
El presente trabajo revisa el resentimiento y el rencor no como un 
défi cit sino como capital psíquico sintomático alrededor del que se 
constituyen identidades. Analiza las limitaciones que estos síntomas 
proveen por su insistencia y fi jeza: difi cultan la elaboración de los due-
los; promueven el rechazo de actos reparatorios y el establecimiento de 
vínculos estables entre víctimas y victimarios; la persistencia del me-
canismo de escisión; se presenta el odio como elemento que pulsa. En 
estos casos, el análisis como proceso de transformación incidirá en su 
movilidad, dependiendo de la variedad de puntos que suturan la iden-
tidad de la persona. Se menciona el rol del perdón en esta dinámica. Y 
se evidencia y discute la presencia del rencor en el marco sociopolítico.

…en Venezuela hasta los ricos son resentidos. Es nuestro pecado original. No 
hay revolución o causa que no la siga el resentimiento. Unos por no tener, otros 
por no poder ostentar más. Unos por ser olvidados, otros por considerar insu-
fi ciente el reconocimiento. En mi caso por no haber coronado el anhelo más 
preciado. (Marcano, 2021)

Comienzo este texto con una advertencia: nada de lo que me propon-
go decir aquí es completo ni pretende erigirse como respuestas al tema del 
rencor. Más bien pretendo inventariar incompletamente algunas preguntas 
para estimular el roturar problematizante de un tema complejo.

1 Adrián Liberman es psicólogo clínico, psicoanalista, miembro titular en funció n didáctica 
de la Sociedad Psicoanalí tica de Caracas. Miembro de IPA, FEPAL y del Instituto Latinoa-
mericano de Psicoanálisis (ILAP).



83Adrián Liberman

• Empiezo por un hecho biográfi co, emigré de un país tomado 
por las consecuencias de un rencor, un resentimiento de muchos 
que abrió la puerta a un vengador en lugar de un estadista, con 
consecuencias a la vista. Vivo en un país sacudido por las con-
vulsiones de muchos que reivindican todos los días las injurias 
recibidas por el esclavismo, las inequidades de géneros, las pre-
ferencias sexuales, etc. Una sociedad donde toda herida (injury) 
acostumbra a ser tasada en dinero y compensaciones monetarias, 
como si todo daño pudiera reducirse a un monto tras lo cual 
está destinada a desaparecer. Pero también me parece pertinente 
el abordaje del tema dando coordenadas personales históricas, 
porque buena parte de nuestra Historia, pasada y actual, se ha 
escrito y se narra en claves de depredación, resentimiento y ren-
cor. Me pregunto, ¿cuánto de nuestra idiosincrasia, de nuestra 
identidad, persistiría hoy si nos narrásemos nuestra Historia en 
clave distinta a la de la depredación y el rencor?

• Aventuro una hipótesis: ¿cuánto no nos ha servido el resenti-
miento y el rencor para no tener que pensar nuestra incivilidad, 
nuestra incapacidad de construir una causa común, y por ello 
nos volcamos con insistencia a “soluciones” autoritarias, esas que 
exigen que alguien ordene lo que nosotros no somos capaces de 
hacer sin sentir dolor y vergüenza?

 El resentimiento y el rencor de ser entendidos como fenómenos 
sociopolíticos han penetrado en los consultorios de los analistas, 
obligándonos a interrogarnos sobre su sentido clínico, ese cam-
po de sentido y ética que ha probado tantas veces ser tan fructí-
fero. Y ayuda así a derrumbar la escisión artifi cial del psicoanáli-
sis como ciencia de lo subjetivo y la necesaria comprensión de la 
sociedad donde éste se practica…

• Lo anterior solo es preámbulo para marcar algunas de las for-
mas ominosas y transaccionales que se ofrecen para intentar dar 
cuenta del rencor, la vivencia de daño sentido, pero que prueban 
ser insufi cientes o peor aún, gasolina para el fuego que preten-
den extinguir. Pero la depredación como forma de vínculo pare-
ce estar extendida en el Mundo, con sus secuelas de escindir a las 
personas entre víctimas y victimarios. El rencor, como evidencia 
del carácter crónico de lo primero, es solo una de las tantas se-
ñales de los malestares en la cultura, pero quizás apunta a algo 
más. La relevancia que movimientos como “Metoo” o “Black 



84 Cuando el rencor es capital y no défi cit

lives matter” son solo ejemplos de visibilización de injusticias, 
pero también de escenarios donde el rencor se anida e insiste, 
desvirtuándose muchas veces de sus orígenes.

• Todos los analistas tenemos la experiencia de analizantes enquis-
tados en un dolor más allá de la querulancia, una vivencia de 
daño permanente recibido de la cual difícilmente se mueven, 
que raramente muta pese a las intervenciones de su analista. Una 
especie de “roca” que confronta muchas veces con los límites del 
método y la ominosa presencia de la compulsión a repetir, con 
recuerdo pero sin elaboración. Muchos tenemos la experiencia 
de analizantes con historias horrorosas de abusos, pero resisten-
tes a hacer de su rencor otra cosa, que vienen a ser confi rmados 
en su lugar de ocupar el lugar de ser objeto del goce mortífero 
del Otro, pero que se resisten a cualquier intento de destitución 
de ello.

 Vemos al rencor actuar como un miembro fantasma en los am-
putados. Hay una herida, una mutilación sentida en el Yo, pero 
el miembro ya no está. Pero sigue produciendo sensaciones y 
exige atención…

• En el presente, con tantos movimientos y presencia en el discur-
so cultural que intenta “visibilizar” los abusos infantiles, el acoso 
laboral, la discriminación de etnia, género o procedencia nacio-
nal, los efectos de la depredación en la subjetividad, a veces inde-
lebles, parece traducirse en un enquistamiento, una inmovilidad 
de quien lo relata, en una demanda de reparación que muchas 
veces parece condenada a quedarse corta, insufi ciente para con-
siderar el asunto concluido. Ninguna cura analítica se inicia sin 
algún “proyecto” de la misma en la mente del analizante como 
del analista, ¿debe apuntar la cura a que el que se siente injuriado 
y enojado por ello deje de estarlo? ¿Es el perdón un marcador 
del fi n de análisis y la persistencia del rencor uno de sus límites?

• El rencor, el resentimiento, es un signifi cante, especialmente 
investido de valores axiológicos, y morales, cosa que a veces di-
fi culta su comprensión, sentido y valor en la subjetividad. Sin 
embargo, me interesa resaltar que la vida psíquica comienza con 
una injuria, que es la separación e interrupción de la unidad 
narcisista fantaseada por el bebé con su madre para dar lugar a 
los procesos de individuación. Esta herida a las fantasías fusiona-
les, uterinas, es condición necesaria para advenir sujeto. Mucho 



85Adrián Liberman

del proceso de subjetivación tiene como referencia a esta herida, 
mucho de nuestra vida fantasmática se articula alrededor de sus 
consecuencias. Con esto, quiero proponer cierta inevitabilidad 
entre “daño” y su revivencia como motores del proceso de hu-
manizarse. ¿Cuánto de la articulación psíquica no tiene que ver 
con el dolor de haber perdido un momento en que lo demanda-
do y lo obtenido coincidían? El rencor apunta siempre hacia esa 
inecuación, nada restituye lo perdido, lo mutilado. Si el deseo 
del Otro siempre es desencuentro, el rencor funciona como hue-
lla que fi ja, aunque mal, el resultado a esperar, aunque el precio 
sea el de una búsqueda fáustica. Así el piropo se vuelve evidencia 
de violación, el silencio evidencia de desprecio, y así…

 Puede ser que para el rencoroso, la injuria funcione como “point 
de capiton”, como punto de sutura que anuda la consistencia 
imaginaria de su identidad. Cómo hacer que vea provechoso la 
propuesta de “perder para ganar” que articula la apuesta analítica.

• El rencor, en su insistencia, en su rechazo a la sufi ciencia de cual-
quier acto reparatorio no es solo topar con la noción de goce, 
como indicador de anclaje subjetivo resistente a la elaboración. 
Es también una seña de constitución subjetiva, de identidad, a 
veces la única con la que el sujeto cuenta. Permite un lazo per-
manente, aunque sea con el verdugo o sus descendientes. Una 
cuenta por cobrar, que hace sentir que se posee un Bien que no 
ha sido reconocido. Mantener la deuda es una forma de pervi-
vencia de esta noción de Bien. Si la deuda se salda, si nada queda 
por cobrarse, el lugar de injuriado cae y, para muchos, esta posi-
bilidad se asemeja al vacío o el caos desorganizador.

• La insistencia del rencor como vivencia puede hacer presencia 
de muchas maneras, pensamientos que devienen obsesivos, alte-
raciones en el soma, ansiedades varias e inquietud. Pero en una 
cultura que provee más herramientas para aturdirse que para in-
comodarse, hay individuos que pueden encontrar en un estado 
de indignación y enojo por el maltrato recibido o fantaseado, 
una manera de desmentir la catatonia y el obnubilamiento al 
que son invitados desde tantos frentes.

• Visto de esta manera, el rencor, el resentimiento irreductible, 
goza del estatuto de síntoma, es capital psíquico alrededor del 
cual se constituyen identidades y se conjuran fantasmas. A veces, 
éste es un precipitado de identifi caciones transgeneracionales, 



86 Cuando el rencor es capital y no défi cit

como en el caso de los que resienten de la esclavitud aunque no 
la hayan experimentado. Ahora bien, como dice Eric Laurent 
(2012), el dispositivo analítico autoriza el afl ojamiento de las 
identifi caciones. Pero, ¿autoriza su disolución? Aunque el análi-
sis es un proceso de transformación subjetiva, a cada paso se topa 
con el amor denodado del analizante por su sufrimiento. ¿Qué 
ocurre cuando la depredación de la que ha sido objeto consiste 
en la única seña estable de identidad? ¿Qué ocurre cuando el 
decirse víctima de despojos o abusos y el enojo que causa es el 
único punto de sutura de una identidad en fuga?

• El sentimiento cronifi cado de resentimiento, es un ejercicio de 
memoria y sujeción a una narración dada. El psicoanálisis se 
funda y se practica, entre otras cosas, sobre una concepción par-
ticular del recuerdo y el olvido. ¿Qué represiones, que procesos 
psíquicos delata y enmascara el rencor? Es una señal de difi cul-
tad de hacer duelos (pienso aquí en el tema de los venezolanos, 
nuestras insufi cientes explicaciones de nuestro presente, de los 
dolores de la atomización y la migración, entre otros). Obvia-
mente, nuestra clínica es del caso por caso. Pero aún así, aven-
turo que es una manera de sostener una narrativa dada, conge-
lada en el tiempo, para pertenencias imaginarias o para eludir 
el proceso doloroso de deconstruir y apuntar al propio Deseo 
y la asunción de sus consecuencias. Es una demanda dirigida a 
un Otro, uno que se asuma responsable de nuestro malestar de 
vivir. Uno llamado a reconocer un Bien que el resentido porta 
(el valor de su dolor) y que haga esfuerzos de reparación, que de 
sentirse sufi ciente, puede obligar a tener que interrogarse qué 
otro Bien se porta, y la respuesta puede ser que ninguno. No 
quiero con esto dar a entender que descarto la realidad de los 
abusos o las torturas. Es la pregnancia imaginaria del resenti-
miento hasta hacerse refractario a toda elaboración la que, como 
analista, me inquieta…

• Ser víctima, aunque se padezca, es una forma de darse respuesta 
al dilema del deseo del Otro, que me quiere (?). Entonces, in-
sufi ciencia, límite del Yo o como se le quiera denominar, tam-
bién es forma de obtener de ese Otro blasones imaginarios de 
ser objeto de Deseo. ¿Cómo desmontar un entramado de malas 
certezas por otro de incertidumbres que se anticipan tan malas o 
peores que éstas? Para muchas personas, el futuro es solo lo peor, 



87Adrián Liberman

certeza de trauma. Afi ncarse en el pasado puede ser una manera 
de defenderse de ello.

• El rencor y el resentimiento se proveen del odio como com-
bustible vital. Odio que es pulsión, pasión, prisión. Gracias a 
Freud (1914) y Klein (1946) sabemos que el odio precede al 
amor. Gracias a Lacan (1973) sabemos que solo la pulsión de 
muerte tiene la dignidad de ese nombre. ¿Cómo renunciar a ese 
suministro infi nito de empuje, que a la vez empantana, si no hay 
certeza que haya otros surtidores disponibles?…

• Por más que el rencor se base en la persistencia de los procesos 
de escisión y que se alimente constantemente de las fantasías de 
pasar a ejecutar activamente lo que se sufrió en voz pasiva, hay 
individuos y hasta naciones a los que lo peor que les puede pasar, 
es ver realizados sus deseos.

• Por último, deseo reiterar que el rencor como posibilidad subje-
tiva, puede tener valores y funciones en cada quien que pueden 
distar mucho de verse como défi cit y acercarse a un lazo dador 
de la noción de existir. Y todos tejemos nudos, a veces hasta 
asfi xiarnos con ellos…

Referencias bibliográfi cas

Freud, S.(1914). Introducción al Narcisismo. Buenos Aires: Amorrortu.
Klein, M. (1946). Notas sobre algunos mecanismos esquizoides. Buenos Aires: Paidós. 
Lacan, J. (1973). Seminario XI; Los cuatro conceptos fundamentales del Psicoanálisis. 

Buenos Aires: Paidós.
Laurent, E. (2012). Principios rectores del acto analítico. https://nucep.com/princi-

pios-rectores-del-acto-psicoanalitico/
Marcano, O. (2021). Los inmateriales. España: Editorial Pre-Textos.



Pautas para publicación

Los artículos para publicar en la revista  deberán cumplir con los 
siguientes requisitos:
1. El contenido del artículo debe versar sobre temas psicoanalíticos, re-

lacionados con el psicoanálisis desde distintos ángulos y disciplinas 
o relativos a campos del pensamiento que pueden relacionarse con 
el psicoanálisis; o referirse a temas clínicos, investigaciones, ensayos 
breves en el campo psicológico, así como reseñas de libros, películas o 
acontecimientos psicoanalíticos.

2. Los artículos deben estar escritos en lenguaje claro y comprensible, y 
tratar temas que supongan un aporte o desarrollo original.

3. La extensión de los artículos puede medirse entre 3.000 y 5.000 pala-
bras, o 15.000 y 30.000 caracteres con espacio, o entre 10 y 15 cuar-
tillas a doble espacio. La extensión de las reseñas no debe exceder las 
dos cuartillas a doble espacio, las 1.500 palabras o los 8.000 caracteres 
con espacio.

4. Deben estar compuestos en el programa Word, y ser enviados por 
correo electrónico a: publicacionesSPC@gmail.com.

5. Los artículos deben ser acompañados de un resumen que no exceda 
las 120 palabras o 700 caracteres con espacio. El resumen debe dar 
cuenta de los aspectos principales del artículo, sin incluir considera-
ciones o proposiciones no explícitas en el texto. El lenguaje debe ser 
descriptivo y claro.

6. Deben estar acompañados de las referencias bibliográfi cas, las cuales 
sigan las pautas de la American Psychological Association (APA).

7. Debe indicarse si se trata de un trabajo presentado en algún evento, 
con fecha y especifi cación del mismo.

8. Si los artículos ha sido publicados en algún otro medio, deben trans-
currir al menos 6 meses de la circulación para que sean publicados en 
Trópicos.

9. Si los artículos publicados en Trópicos van a ser republicados en otras 
revistas, medios digitales, libros, etc., se debe notifi car al Consejo 
Editorial. Y de ser republicados, debe indicarse la fecha y volumen 
de Trópicos en que se publicó anteriormente y seguir las normas para 
ello.

10. La decisión fi nal para la publicación es considerada por el Comité de 
arbitraje designado por el Consejo Editorial. 



90 Pautas para publicación

Si los artículos incluyen material clínico:
1. Se asume que el autor cumple con la obligación de respetar la confi -

dencialidad de los pacientes: comunicándoles acerca de lo que va a ser 
publicado y solicitándoles permiso; o distorsionando la información 
del material para asegurar su anonimato, de manera que si el paciente 
llegase a leer el material clínico sobre sí mismo, no pueda identifi carse. 

2. El autor debe llenar un consentimiento en el que exime de responsa-
bilidad, a la Sociedad Psicoanalítica de Caracas y a la revista Trópicos, 
en caso de presentarse algún problema legal relacionado con el conte-
nido del material clínico del artículo a ser publicado.



91

Revista de Psicoanálisis

VOLÚMENES DISPONIBLES

1998. Vol. 2. Afectos radicales

Ayala Lafeé, Bernardina. A propósito del amor.
Fernández, Indalecio. Amar, celar y envidiar.
Himiob de Marcano, Maran. Miedo en el amor. 

El papel de los medios virtuales.
Lagos, Rosa. Los afectos del analista. Notas acerca 

de la evolución del concepto.
Lander, Rómulo. Clínica del odio y origen 

de la violencia.
Leisse de Lustgarten, Alicia. El sujeto 

y su violencia.
Marcano, Serapio. Violencia, individuo y cultura.
Sus modos y relaciones con las transgresiones y las 

crisis.
Sandoval de Sonntag, Marysol. Aproximaciones 

psicoanalíticas al tema de la violencia: plantea-
mientos freudianos en “El malestar 
de la cultura”.

Otros temas
Arostegui, María Teresa. Un caso clínico.
Calvo, Aurelio. Refl exiones psicoanalíticas acerca 

de la creación poética.
Lester, Eva. Las fronteras en el proceso analítico. 

El marco analítico y el objeto analítico.
Meliá, José. Aportes a la metodología de la docencia 

psicoanalítica: una investigación.
Valedón,Carlos. Transferencia, contratransferencia 

y contaminación en los análisis didácticos.

1999. Vol. 1. Relatos clínicos

Berlin, Doris. Padeceres del sujeto contemporáneo. 
Transitando entre opciones múltiples.

Díaz, Alicia Elena. La incógnita sin respuesta. 
Elaboraciones del trauma temprano.

Díaz de Márquez, Adriana. El impacto 
de la muerte en la transferencia.

García de Rada, Stella. Varias etapas en el análisis 
de un caso de impotencia.

Himiob de Marcano, Maran. El ataque de pánico. 
Una visión psicoanalítica.

Lander, Rómulo. Ética del suicidio.
Leisse de Lustgarten, Alicia. Acerca del ser 

y el tener del obsesivo.

Machado, Teresa. Una muerte no anunciada.
Rosenthal, Ziva. Bulimia: una boca que se abre. 

Un caso clínico.

Otros temas
Alexandre de Edelman, Márgara. Presencia 

de la violencia en la familia.
Malavé, David. La posmodernidad: itinerario 

de una ambivalencia.
Marcano, Serapio. El campo de la transferencia 

y de la contratransferencia en la formación 
psicoanalítica. Instrumentos y obstáculos.

Melho Franco Fillo, Odilon. Usted no se baña 
dos veces en el mismo río.

Torres, Ana Teresa. La adopción, el secreto y otras 
situaciones especiales.

1999. Vol. 2. Síntomas y sueños

Fernández, Indalecio. El texto de un delirio.
Lander, Rómulo. Sufrimiento y goce: ¿síntoma 

o estructura?
Leisse de Lustgarten, Alicia. En los senderos 

de la pasión.
Liberman, Adrián. Ante la peste.
Machado,Teresa. Anorexia y bulimia: entre 

la histeria y la dismorfofobia.
Marcano, Serapio. Acto perverso y vampirismo.
Meliá, José. Sueños y proceso analítico.
Prengler, Adriana. El síntoma, la otra vía regia.

Otros temas
Goldstein, Rosa M. Los goces fuera-palabra 

y las suplencias orgánicas y adictas.
Puerta, Gustavo. El niño, el árbol y la libertad.
Rasquin, Carlos. Al borde de la iluminación. 

Una aproximación a la locura de Armando 
Reverón.

Torres, Ana Teresa. Niños en duelo.

2000. Vol 1. Joyce McDougall en Caracas

Torres, Ana Teresa. Entrevista imaginaria con Joyce 
McDougall.

McDougall, Joyce. Sexualidades y 
neosexualidades.   



92 Volúmenes disponibles

Leisse de Lustgarten, Alicia/ Polito, Paolo. 
Comentarios a la conferencia.

McDougall, Joyce/ Identidad sexual y creatividad.
Blanck de Cereijido, Fanny/ Rasquin, Carlos. 

Comentarios a la conferencia.
McDougall, Joyce/ Violencia somática. El viaje 

psicoanalítico de una paciente con cáncer 
de seno.

López, Rafael Ernesto/ Ureta de Caplansky, 
Matilde. Comentarios a la conferencia.

Otros temas
Benveniste, Daniel. Intervención en crisis después 

de grandes desastres.
Himiob de Marcano, Marán. Cuando el pánico 

es de todos.
Lander, Rómulo. Enseñanza de Lacan.
Marcano, Serapio. Psicopatología de la 

adolescencia.  
Prengler, Adriana. El niño del carretel. Una visita 

a Ernest W.Freud.

2000. Vol. 2. Diálogos

Calvo, Aurelio. El lugar del humor en la técnica 
psicoanalítica.

Díaz de Márquez, Adriana. Confi dencias e infi -
dencias en las relaciones entre analistas.

Lagos, Rosa. Notas sobre el proceso de duelo.
Leisse de Lustgarten, Alicia. En la intimidad 

del diván.
Machado, Teresa. La verdad y el rumor 

en la institución psicoanalítica.
Salas de Torres, Dolores. El diálogo de los géneros 

en la contratransferencia.

Otros temas
Attías de Cavallín, Addys. El fenómeno contra-

transferencial como elemento esencial 
en el tratamiento con adolescentes.

Pedrique de Maldonado, Evelyn. Intervención 
analítica en un caso de duelo por suicidio.

Herrera, Ana / Leisse de Lustgarten, A. Con-
clusiones del IV Encuentro Latinoamericano 
de Institutos de Psicoanálisis.

Yurman, Fernando. Lo privado y lo público 
en la misma cara del espejo.

2001. Vol. 1. Otto Kernberg en Caracas

Prengler, Adriana / Torres, Ana Teresa. 
Presentación.

Palabras del Dr. Marcano, Serapio. Designación del 
Dr. Otto F. Kernberg como Miembro Honorario 
de la Sociedad Psicoanalítica de Caracas.

Kernberg, Otto F. / Prengler, Adriana. Entrevis-
ta pública al Dr. Otto Kernberg. Su obra desde 
el contexto de su vida.

Kernberg, Otto F. Manejo de crisis afectivas. 
El odio primitivo en la transferencia.

Kernberg, Otto F. Psicoterapia focalizada 
en la transferencia. Psicodinámica de pacientes 
con organización de personalidad borderline. 
Una visión general. 

 Traducción de Dolores Salas de Torres.
Kernberg, Otto F. Aspectos controversiales 

de la teoría psicoanalítica de la homosexualidad 
y bisexualidad.

Kernberg, Otto F. Las relaciones de amor 
en la pareja.

2002. Vol. 1. Transferencias

Díaz de Márquez, Adriana. Transferencia e 
interpretación.

Díaz, Alicia Elena. Refl exiones sobre la interpreta-
ción y la transferencia.

Lander, Rómulo. El analista incontinente.
Larrovere de Campobello, Elvira. Narcisismo 

y pareja.
Leisse de Lustgarten, Alicia. La relación médico 

paciente desde la mirada psicoanalítica.
Liberman, Adrián. El desempleo como nueva 

categoría clínica.
Marcano, Serapio. Amor, transferencia y locura.
Ruiz Manresa, Francisco. Transferencias. Dimen-

siones teóricas y clínicas.
Shrem de Chaim, Margot. Observaciones sobre la 

contratransferencia en un caso de transferencia 
erotizada.

Colaboraciones internacionales
Alizade, Alcira Mariam. El universo fl uidifi cal 

femenino. Consecuencias psíquicas.
Romero-Muci, Luis Felipe. Sexualidad y esqui-

zofrenia.

Temas de infancia y adolescencia
Hurtado, Ana María. Refl exiones sobre el simbolis-

mo de la cruz: a propósito de un caso clínico.

Docencia y formación psicoanalítica
Himiob de Marcano, Marán. Algunos problemas 

de la reglamentación de los análisis didácticos.
Meliá Alamar, José. Cultura institucional. Su 

incidencia en la praxis de los didactas.



93Volúmenes disponibles

Desde otros campos
Klein, Eva. Modalidades de representación 

del cuerpo en el arte y la literatura.
Yurman, Fernando. Una revisión del tiempo 

en psicoanálisis.

Psicoanálisis y creación literaria.
Lugar de encuentros
Sociedad Piscoanalítica de Caracas y Universidad 

Católica Andrés Bello
Diálogo con los escritores: Alfredo Herrera, 

Rodríguez, Jorge y Llorens, Manuel
Valedón, Carlos. El jardín de Homero: una aproxi-

mación psicoanalítica a la creación poética.
Llorens, Manuel. La búsqueda del perseguidor: 

trauma y creación literaria.
Rodríguez, Jorge. La palabra, el recuerdo, 

los sueños y la creación.
Romero, Juan Carlos. El Rorschach y el laberinto 

del No: La imposibilidad de la escritura.
Calvo, Aurelio. La metáfora, parcela poética 

del diálogo psicoanalítico.
Ruiz Manresa, Francisco. Transferencias. Dimen-

siones teóricas y clínicas.
Yurman, Fernando. Historia y narración 

en psicoanálisis.

2003. Vols. 1 y 2. Psicoanálisis en tiempos
de crisis

Sociedad Psicoanalítica de Caracas. Mensaje de 
ayuda psicoanalítica para los momentos actuales

Leisse de Lustgarten, Alicia y Valedón, Carlos. 
Mensaje de ayuda psicoanalítica: experiencias 
y comentarios.

Arias, Claudia. Golpes y contragolpes en la mente 
del analista.

Benveniste, Daniel. Traducción de Adriana 
Prengler. 

 ¿Qué diría Freud de la Venezuela de hoy?
Fernández Torres, Indalecio. Revisitando 

El malestar en la cultura. Inhibición, síntoma 
y angustia. Malestares ante la catástrofe 
y sus efectos en la práctica analítica actual.

Koval de Eliaschev, Silvia. Crisis social, desva-
limiento y práctica profesional. Acerca de las 
intervenciones en crisis. El caso venezolano.

Lander, Rómulo. Los efectos de la incertidum-
bre política y la violencia social en el proceso 
analítico.

Lander, Rómulo. Lógica de la violencia.
Leisse de Lustgarten, Alicia. Los analistas 

en marcha.

Liberman, Adrián. Conmoción en el país, ¿sin 
novedad en el consultorio?

Liberman, Adrián. Psicoanálisis en el hospital. La 
acción analítica en el contexto institucional.

Marcano, Serapio. Posiciones políticas y posiciones 
mentales.

Meliá Alamar, José. El psicoanalista en tiempos 
de crisis.

Alamar, José Meliá. Formas de procesar la crisis. 
Rasquin, Carlos. Manejo paranoico de una crisis.
Villalobos, Magaly. Sin fronteras.

2005. Vol. 1. Psicoanálisis y cine

Herrera, Ana. El programa CinePsicoAnálisis.
Hoogesteijn, Solveig. Películas y psicoanálisis.
Yurman, Fernando. Cine y psicoanálisis: La doble 

entrada del ojo.
Brainsky, Simón. Algunas consideraciones sobre 

psicoanálisis y cine.

Comentarios de fi lmes
Rasquin, Carlos. Muerte en Venecia / Torres, Ana 

Teresa. Fuimos guerreros / Torres, Indalecio 
Fernández y Uribe, Atzeguiñe. Carácter / 
Rasquin, Carlos. Una relación particular / 
Leisse, Alicia. Belleza americana / Arias, 
Claudia. Réquiem para un sueño / Ashwor-
th, María Cristina. La Virgen de los sicarios / 
Prengler de Benveniste, Adriana. El hijo de 
la novia / Valedón, Carlos. La habitación del 
hijo / Calvo, Aurelio. El pasado nos condena / 
Lander, Rómulo. El experimento / Marcano, 
Serapio. Hable con ella / Herrera, Ana. Lejos 
del cielo / Ayala, Bernardina. Tierra de sueños 
/ Liberman, Adrián. Las horas / Marcano, 
Serapio. La secretaria / Berlin, Doris. Perdidos 
en Tokio / Míguez, María del Carmen. Las 
invasiones bárbaras / Calvo, Aurelio. Río Mís-
tico / Torres, Ana Teresa. 21 gramos / Sherm, 
Margot. Monster, asesina en serie / Álvarez, 
Carolina. Mararía y Mambí.

2006. Vol. 2. Trauma Psíquico

Míguez, María del Carmen. Presentación.
Fernández, Indalecio. Incidencia del factor 

traumático en el proceso analítico.
Valedón, Carlos. El trauma en la vida cotidiana.
Himiob de Marcano, Marán. Pánico. Abordaje 

psicoanalítico.
Lutenberg, Jaime M. El trauma sin registro y la 

edición en el análisis.



94 Volúmenes disponibles

Da Ruos, Héctor. Incidencia de la crisis social 
en los vínculos de pareja y familia.

Rasquin, Carlos. Intervenciones en psicoanálisis.
Páez, Sodelys. A un siglo de Juanito: el caso 

Alejandro.
Lander, Rómulo. Lógica de la terapia psicoanalítica 

en el adolescente.
Míguez, María del Carmen. Entrevista a Carlos 

Valedón.

2006. Vol. 2. Psicoanálisis y psicoterapia
Narcisismo

Míguez, María del Carmen. Presentación.
Marcano, Serapio. Del psicoanálisis y la psicotera-

pia psicoanalítica.
Attías de Cavallin, Addys. Experiencia en psicote-

rapia psicoanalítica.
Liberman, Adrián. Psicoterapia y psicoanálisis: 

¿Cuántos son los grados de separación?
Calvo, Aurelio. El psicoanálisis abierto al cambio.
Rasquin, Carlos. El psicoanálisis como soporte 

de la psicoterapia.
Utrilla Robles, Manuela. El respeto y la dignidad 

en la ética psicoanalítica.
Utrilla Robles, Manuela. La ilusión contenida 

de la identidad psicoanalítica.
Liberman, Adrián. El placer del analista.
Valedón, Carlos. La madre atrapadora.
Berlin, Doris. Clínica del narcisismo. ¿Madre 

atrapadora… o padre lejano?
Yurman, Fernando. Perspectivas y aporías 

del narcisismo.
Páez Delgado, Sodely. Entrevista a Serapio 

Marcano.

2007. Vol. 1. Clínica psicoanalítica en niños
y adolescentes. Revisión y actualizaciones

Míguez, María del Carmen. Presentación.
Leisse de Lustgarten, Alicia. El discurso analítico 

en el tratamiento de niños.
Benveniste Almeleh, Daniel. Reconociendo 

las defensas en la psicoterapia de niños.
Lander, Rómulo. Anorexia y bulimia: enfoque 

psicoanalítico.
Utrilla Robles, Manuela. El mundo fantasmático 

de la adopción.
Tyson, Phyllis. Afectos, autonomía y autorregula-

ción: Teoría de la complejidad en el tratamiento 
de niños con ansiedad y trastornos de conducta 
disruptiva.

Aznar T., Esther. Andrea, un viaje en el tiempo. 
Un pasaje iniciático.

Uribe de Zuloaga, Atzeguiñe. Psicoanálisis 
de un niño: “Marcos: Ni Fu Ni Fa”.

Marcano, Serapio. Discusión y comentarios al caso 
clínico “Marcos: Ni Fu Ni Fa”, presentado 
por Atzeguiñe Uribe de Zuloaga.

Prengler de Benveniste, Adriana. Tratamiento 
de un niño sobreviviente de las inundaciones 
en Venezuela. Una aplicación del psicoanálisis 
frente a la catástrofe.

Henríquez de Travaglio, Beatriz. Cien horas 
con una tiranosaurio.

Míguez, María del Carmen. La pérdida de 
la inocencia. Tres relatos clínicos vistos en la 
perspectiva de la crisis político-social venezolana.

Míguez, María del Carmen. Entrevista a Addys 
Attías de Cavallín.

2008. Vol. 1. Psicoanálisis y política

Míguez, María del Carmen. Presentación.
Rangell, Leo. Teoría psicoanalítica y la vida 

política.
Mentzos, Stavros. Las “cuasi” funciones psicosocia-

les de la guerra.
Sonntag, Heinz R. Psicoanálisis y política: 

una mirada desde y hacia los actores.
Liberman, Adrian. El psicoanálisis frente al totali-

tarismo.
Brandi, Margot. El tatuaje de la violencia: la (im) 

posibilidad de un acto analítico.
Ayala Lafée, Bernardina. Clínica del poder 

y la autoridad. Una visión psicoanalítica.
Leisse de Lustgarten, Alicia. La ética en el ofi cio 

del psicoanalista.
Batoni, Fernando. Ética de la infi delidad conyugal. 

Sodely Páez Delgado. Aproximación a la ética 
psicoanalítica.

Jean Marc, Tauszik. Lo que incita a comprender 
debe manifestarse antes en su alteridad. Algunas 
consideraciones sobre ética interpretativa y 
clínica de la ética.

Fernández Torres, Indalecio. Ética y tratamiento 
psicoanalítico.

Shrem de Chaim, Margot. La magia del sufri-
miento. La resiliencia en Frida Kahlo.

Malavé Bongiorni, David. Proust en busca 
de la felicidad posible.

Liberman, Adrián. Entrevista a Rómulo Lander.

2009. Vol. 1. La persona del analista

Míguez, María del Carmen. Presentación.
Winnicott, D.W. El odio en la contratransferencia.
Prengler, Adriana. El analista y el tiempo: cues



95Volúmenes disponibles

tiones intergeneracionales. “Tiempo y eternidad desde 
la generación intermedia”.

Batoni, Fernando. El analista como persona y como 
profesional.

Leisse de Lustgarten, Alicia y Valedón, Carlos. 
La boya de socorro. La contratransferencia frente 
a un análisis en transferencia negativa.

Lander, Rómulo. La persona del analista.
Díaz, Alicia Elena. ¿Qué hace el analista 

en su consultorio?
Liberman, Adrián. El analista como persona pública .
Berlin, Doris. Lo positivo, silenciado.

de la práctica del analista.
Uribe de Zuloaga, Atzeguiñe. Psicoanálisis 

de un niño. Filmando con los ojos.
Marcano, Serapio. Posiciones políticas y posiciones 

mentales.
Malavé Bongiorni, David Alejandro. Borges 

conocedor del misterio del Otro.
Berlin, Doris. Entrevista a Manuel Kizer.

2010. Vol. 1. Masculinidad / Feminidad
Pasado, presente y futuro

Míguez, María del Carmen y Berlin, Doris.
Presentación.

Bernstein, Doris. Ansiedades de la mujer 
en relación con sus genitales: confl ictos y modos 
de dominio (1990)

Berlin, Doris. El padre como fi gura real. 
Una mirada teórica y clínica en la actualidad.

Lander, Rómulo. La masculinidad cuestionada.
Leite Haudenschild, Teresa Rocha. El Continen-

te Verde. La constitución de la feminidad en 
un caso clínico.

Leisse de Lustgarten, Alicia. Pensando la mascu-
linidad desde la vertiente homosexual.

Páez Delgado, Sodely. Apuntes psicoanalíticos 
sobre el amor.

Quallenberg, Joséphine-Astrid. Anna Freud, 
lazos inconscientes para la construcción de una 
psicoanalista.

Liberman L., Adrián. Frecuencia modulada.
Díaz, Alicia Elena. Entrevista a Ana Teresa Torres: 

“Ser psicoanalista es una manera de pensar, de 
recordar…” 

 Comentarios por Abreu, María Daniela. La 
teta asustada de Claudia Llosa.

Tauszik, Jean Marc. Pasión, posesión, pulsión.

2012. Vol. 1. Refl exiones

Díaz de Márquez, Adriana. Presentación.

Sahovaler de Litvinoff, Diana / Leisse de 
Lustgarten, Alicia /  Ashworth, María 
Cristina / Ramonet, Socorro. La transferencia 
psicoanalítica en la formación concentrada 
y a distancia.

Díaz de Márquez, Adriana. La esencia 
del psicoanálisis.

Fernández Torres, Indalecio. La maternidad 
en las mujeres homosexuales.

Lander, Rómulo. La cuestión del padre.
Tauszik, Jean Marc. ¿Qué nombre para qué padre? 

Del sentido al sin sentido, ida y vuelta.
Aznar T., Esther. El ánfora vacía.
Weiser Blanch, Alicia. Las poesías de la infancia 

no se olvidan.
Ostfeld de Bendayán, Trudy. La Luna.
Uribe de Zuloaga, Atzeguiñe. Niña ante la 

muerte: caso Érica.
Attías de Cavallin, Addys. Discusión del trabajo 

de la doctora Atzeguiñe Uribe de Zuloaga “Niña 
ante la muerte: caso Erika” (madre sola)

Colmenares, Gioconda. Un caso de complejo 
materno en niños desde la psicología analítica.

Dos Reis, Carmen Elena. La madre sufi cientemente 
buena de Winnicott: La pulsera de Luz.

Sandoval, Carolina. Castigo físico y humillante. 
Aspecto legal y psicológico, visto a través de un 
caso clínico.

Liberman L., Adrián. ¿Existe el amor maternal?
Fagúndez D., Milagros. Hijos escogidos-madres 

asignadas: La función materna en la estructura 
de adopción.

Sylvester Viereck, George. Entrevista a Sigmund 
Freud. El valor de la vida.

2013. Año XXI. Vol. 1. Contribuciones 
Psicoanalíticas

Díaz de Márquez, Adriana. Presentación.
Míguez, María del Carmen. Entrevista a José 

Meliá. ¡Cómo ha cambiado la Praxis actual!
Torres, Ana Teresa. Verdad y mentira en psicoa-

nálisis.
Díaz de Márquez, Adriana. Verdad y 

consecuencia.   
Lutenberg, Jaime M. El psicoanalista y la verdad 

(un caso clínico del concepto de Verdad 
en Psicoanálisis)

Lutenberg, Jaime M. Verdad, transferencia 
y memoria (A propósito de la conferencia: 
“El psicoanalista y la verdad” de Jaime 
Lutenberg).

Villarba, Carlos. De la verdad a la memoria y de 
esta a aquella (Si la verdad fuese, en todo caso, 



96 Volúmenes disponibles

más clara que la mentira, resultaría innecesario un 
coloquio como este).

Lander, Rómulo. Algunas observaciones sobre el 
vacío mental.

Marcano, Serapio. Identidad, adolescencia y grupos.
Liberman, Adrián. Los efectos en la crisis en la 

subjetividad.
Liberman, Adrián. Una libra de carne y sangre, 

¿cómo se tasa el deseo?
Páez, Sodely. El cuerpo y sus usos en el arte contem-

poráneo.
Cruz, Fausta. La mujer escuchada.
Leisse de Lustgarten, Alicia. Freud: el psicoana-

lista (Cineforo).
Leisse de Lustgarten, Alicia. Hermano. “Violen-

tados y Violentos” (Cineforo).
Molina, Anita. Por un mundo mejor (Cineforo).
Fernando Batoni. La escafandra y la mariposa.

2015. Año XXII. Vol 1. Vigésimo aniversario 
de nuestra revista Trópicos (online)

Leisse de Lustgarten, Alicia. La histeria desde 
el narcisismo.

Leisse de Lustgarten, Alicia. Entrevista con 
el Dr. Norberto Carlos Marucco.

Calvo, Aurelio. Encuadre a prueba de barricadas.
Leisse de Lustgarten, Alicia. El setting expropia-

do. La tecnología invade el espacio analítico.
Leisse de Lustgarten, Alicia. Lo particular de 

la transmisión en psicoanálisis: La institución 
psicoanalítica y la práctica contemporánea.

Lander, Rómulo. Psicoanálisis: Teoría de la técnica.
Lander, Rómulo. ¿Is the Rock of Castration 

the Limit to Analysis?
Lander, Rómulo. ¿Es la roca de la castración 

el límite del analisis?
Leisse de Lustgarten, Alicia. Marcas psíquicas.

2018. Año XXIII. Vol 1. Psicoanálisis y Totalita-
rismo. Corrupción y Migraciones (online)

Márquez, Gerardo. Presentación.
Torres, Ana Teresa. La neolengua en la Venezuela 

del siglo XXI. Consecuencias en el imaginario 
social.

Fernández, Indalecio. Totalitarismo del siglo XXI.
Lander, Rómulo. ¿Qué es la maldad y cuál 

es el origen?
Álvarez, Luisa Elena. Efectos del Trauma social 

excesivo en la constitución psíquica.
Márquez, Gerardo. Mecanismos mentales 

del pensamiento totalitario.

Liberman, Adrián. ¿De qué psicoanálisis puede 
hablarse allí donde el totalitarismo insiste?

Yurman, Fernando. Psicoanálisis y totalitarismo.
Dos Reis, Carmen Elena. Violencia política 

e impacto en la escucha del analista.
Leisse de Lustgarten, Alicia. Clínica del 

Diagnóstico en Psicoterapia Psicoanalítica.
Shrem, Margot. Totalitarismo: implicaciones 

en la práctica analítica.
Leisse de Lustgarten, Alicia. El encuadre con 

niños y el trabajo con su familia.
Castillo, Daniel. Barricadas sobre el diván.
Trebbau, Katharina. Sobre la corrupción del poder 

en tiempos de un país fragmentado.
Marión, Minerbo. Corrupción en América Latina. 

Una prespectiva psicoanalítica.
Reyes, Gabriela y Trebbau, Katharina. Comenta-

rios. Trabajo: Corrupción en América Latina 
(Marion Minerbo) (Brasil, 2017).

Dos Reis, Carmen Elena. Saudade.
Márquez, Gerardo. El país emigra. Clínica 

de la migración.
 Ascencio, Michaelle. La sociedad que no encuen-

tra sosiego: Análisis sobre la novela de Pobre 
Negro de Rómulo Gallegos.

Álvarez, Claudia. Encuentro con Janine Puget.

2019. Año XXIV. Vol. 1. Cine Psicoanálisis en 
los años recientes (online)

Á lvarez de Lugo, Clauda. Presentació n.
Rasquin, Carlos. Evolució n de CinePsicoaná lisis.
Fernández, Indalecio. El espectador. Cine y 

psicoaná lisis.
Marcano, Serapio. Crimen inconfesable.
Prengler, Adriana. Elsa y Fred.
Marcano, Serapio. El lector. De la adolescencia 

a la adultez. Un proceso de aprendizaje sobre 
el amor, la vergü enza, la culpa, el castigo y el 
perdó n.

Torres, Ana Teresa. El imaginario petrolero venezo-
lano. Cineforo sobre Reventó n II.

Llorens, Manuel. A propó sito de Pelo malo.
Márquez, Gerardo. Setecientas millas a Lincoln, 

Nebraska: En busca de los anhelos perdidos.
Leisse de Lustgarten, Alicia. A propó sito de 

Brooklyn: Una mirada a la emigració n.
Aznar, Esther. Desde allá .
Torres, Ana Teresa. Macbeth.
Márquez, Gerardo. El translú cido Zelig.



97Volúmenes disponibles

2020. Año XXV. Vol. 1. Psicoanálisis y la 
subjetividad en la postmodernidad (online)

Á lvarez de Lugo, Clauda. Presentació n.
Abella, Adela. ¿Puede el psicoaná lisis contribuir 

a la comprensió n del fundamentalismo? Una 
introducció n a una pregunta compleja.

Leisse de Lustgarten, Alicia. El entre/dos de la 
verdad en la clínica psicoanalítica.

Yurman, Fernando. El tenaz don del psicoanálisis.
Liberman, Adrián. Los desafíos de la formación 

psicoanalítica.
Lander, Rómulo. Sujeto, subjetividad y subjeti-

vismo.
Liberman, Adrián. Cuando las respuestas antecedan 

a las preguntas.
Marcano, Serapio. La violencia: una lectura desde 

el psicoterapeuta, el psicoanalista y su método.
Un diálogo entre Llorens, Manuel y Torres, Ana 

Teresa. El sujeto en la posmodernidad.

2021. Año XXVI. Vol. 1. Psicoanálisis, Pande-
mia y Comunidad. El perverso polimorfo. Un 
recorrido de la infancia a la adultez (online)

Á lvarez de Lugo, Clauda. Presentació n.
Marcano, Serapio. Pandemia viral y su correlato en 

lo mental desde el psicoanálisis.

Leisse de Lustgarten, Alicia y Llorens, Manuel. 
Una mirada psicoanalítica a la pandemia.

Lander, Rómulo. Análisis a distancia.
Fernández Torres, Indalecio.  El abordaje 

mediante dispositivos virtuales en la pandemia 
del Covid-19 por grupos etarios secuenciales en 
el tratamiento de niños y adolescentes.

Castillo Soto, Daniel. Las fronteras de la clínica 
en el ejercicio del psicoanálisis en línea ¿Más allá 
de las distancias, lo posible y lo imposible?

Leisse de Lustgarten, Alicia. Trabajando 
psicoanalíticamente vía online: Recortes de un 
trayecto.

Fagúndez D., Milagros. La violencia sensual: Notas 
acerca del polimorfi smo perverso infantil.

Díaz Yunis, Soraya. Sexualidad adolescente y 
exogamia.

Fernández Torres, Indalecio. La pedofi lia hoy: 
Escenarios de su psicogénesis.

Gomà, Marta y Llairó, Antònia. Una intervención 
en parentalidad en embarazo y postparto. El 
Programa NIDO en Barcelona.

Míguez, María del Carmen. Asunto Precoz. Guía 
urgente para padres: Un recuento necesario. 
Proyecto Psicoanálisis en la Comunidad.

Benveniste, Daniel S. Sumergirse en la corriente: 
La participación del psicoanalista en la sociedad 
contemporánea.


